# البتمه البته المستدلية على المستدلية الله على المستدلية الله على المستدلية الله على المستد

درُوشِ اُلقَاهَا صُلْطُ بِهَ تَحِدُّ لِهِ مَعَدِيْرِ لِمِنْ الْحِدِيْرِ لِمِنْ الْحَدِيْرِ لِمِنْ الْحَدِيْرِ الْمُنْ الْمُنْتِ

وقفے لگر تعابی کے درضاہ طبع عَلَی میں میں الفقیر الحسے عَلَی ربّہ ورضاہ عفراللہ له ولوالدیہ والکھلہ وذرییّه والمشلمین عفراللہ له والم

دَارالتّوحيكِ ر



البِمُّهُ عَيْدِ لِشَوْدَةِ فَالْمُ رِكْفَالْمِرْ لِلْمُورِيِّيِّ لِلْمُ

.

جَمَيْعِ الْبِحَقُّولَ مَعِفُوطة الطّبعَثِّة الأولِثِّ العَلبعَثِّة الأولِثِّ

وارالتوحييل

# مقدمة شرح كتاب التوحيد

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله وآله وصحبه ومن والاه: هذا شرح لكتاب التوحيد ، شرحته في مجالس متصلة في مسحد شيخ الإسلام ابن تيمية بحي سلطانة في مدينة الرياض عاصمة المملكة العربية السعودية ، وقد فُرّغ من الأشرطة المسجلة وأصلحت بعض الألفاظ بما يناسب المكتوب ، فلم أقصد إلى تأليف شرح ، ولذلك فإني أرغب من المحققين في مقاصد التأليف أن يغضوا الطرف عما قد يرد في الشرح من عدم استيعاب أو علو عبارة ، والله أسأل أن يجزي مؤلف الأصل الجد الإمام محمد بن عبد الوهاب خير الجزاء عن أهل السنة لقاء ما قرّب لهم من علوم الكتاب والسنة، وصلى الله على نبينا محمد وسلم تسليما .

صالح بن عبد العزيز آل الشيخ

# (كتاب التوحيد)

قال الله تعالى: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ ٱلْجِنَّ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعَبُدُونِ ﴾ [الذاريات: ٢٥]، وقول الله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَّسُولاً أَنِ ٱعْبُدُواْ ٱلله وَٱجْتَنِبُواْ الطَّغُوتَ ﴾ الآية [النحل: ٣٦]، وقوله: ﴿ وَقَضَىٰ رَبُكَ أَلَّا تَعْبُدُواْ إِلَّا إِيَّاهُ وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَنَا ﴾ الآية [الإسراء: ٣٦]، وقوله ﴿ وَٱعْبُدُواْ ٱللّهَ وَلَا تُشْرِكُواْ وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَنَا ﴾ الآية [الإسراء: ٣٦]، وقوله ﴿ وَاعْبُدُواْ ٱللّهَ وَلَا تُشْرِكُواْ بِهِ عَلَيْكُمْ الآية [الاساء: ٣٦]، وقوله: ﴿ قُلْ تَعَالَوْاْ أَتْلُ مَا حَرَّمَ رَبُكُمْ عَلَيْكُمْ أَلّا تُشْرِكُواْ بِهِ عَشَيّاً ﴾ الآيات [الأنعام: ١٥١ -١٥٣].

قال ابن مسعود: من أراد أن ينظر إلى وصية محمد الله التي عليها خاتمه فليقرأ قوله تعالى: ﴿ قُلْ تَعَالَوْاْ أَتِلُ مَا حَرَّمَ رَبُّكُمْ عَلَيْكُمْ ۖ أَلَّا تُشْرِكُواْ بِهِ عَشَيَّا ۗ ﴾ إلى قوله ﴿ وَأَنَّ هَلَا صِرَاطِي مُسْتَقِيمًا ﴾ الآية .(١)

وعن معاذ بن جبل الله قال: كنت رديف النبي على حمار فقال لي: «يا معاذ، أتدري ما حق الله على العباد، وما حق العباد على الله و قلت: الله ورسوله أعلم. قال: «حق الله على العباد: أن يعبدوه، ولا يشركوا به شيئاً، وحق العباد على الله: أن لا يعذب من

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي (٣٠٧٢) والبيهقي في شعب الإيمان كما في الدر المنثور( ٣٨١/٣).

لا يشرك به شيئاً». قلت: يا رسول الله، أفلا أبشر الناس ؟ قال: «لا تبشرهم، فيتكلوا» أخرجاه في الصحيحين. (١)

#### فيه مسائل:

الأولى: الحكمةُ في خلق الجن والإنس.

الثانية: أن العبادة هي التوحيد؛ لأن الخصومة فيه.

الثالثة: أن من لم يأت به لم يعبد الله. ففيه معنى قوله: (ولا أنتم عابدون ما أعبد).

الرابعة: الحكمة في إرسال الرسل.

الخامسة: أن الرسالة عمت كل أمة.

السادسة: أن دين الأنبياء واحد.

السابعة: المسألة الكبيرة: أن عبادة الله لا تحصل إلا بالكفر بالطاغوت، ففيه معنى قوله: (فمن يكفر بالطاغوت ويؤمن بالله فقد استمسك بالعروة الوثقى).

الثامنة: أن الطاغوت عام في كل ما عُبد من دون الله.

التاسعة: عظم شأن ثلاث الآيات المحكمات في سورة الأنعام عند السلف وفيها عشر مسائل. أولها: النهى عن الشرك.

العاشرة: الآيات المحكمات في سورة الإسراء، وفيها ثماني عشرة مسألة بدأها الله بقوله: (ولا تجعل مع الله إلها آخر فتقعد مذموماً مخذولاً).

<sup>(</sup>۱) أخرجــه البخـــاري ( ۱۲۸) و (۱۲۹) و (۲۸۵۱) و (۲۸۵۷) و (۲۲۱۷) و (۲۲۹۷) و (۷۳۷۳) و (۷۳۷۳) و (۷۳۷۳)

وختمها بقوله: (ولا تجعل مع الله إلها آخر فتلقى في جهنم ملوما مدحورا). ونبهنا الله سبحانه على عظم شأن هذه المسائل بقوله: (ذلك مما أوحى إليك ربك من الحكمة).

الحادية عشرة: آية سورة النساء التي تسمى آية الحقوق العشرة، بدأها الله تعالى بقوله: (واعبدوا الله ولا تشركوا به شيئا).

الثانية عشرة: التنبيه على وصية رسول الله صلى الله عليه وسلم عند موته.

الثالثة عشرة: معرفة حق الله علينا.

الرابعة عشرة: معرفة حق العباد عليه إذا أدوا حقه.

الخامسة عشرة: أن هذه المسألة لا يعرفها أكثر الصحابة.

السادسة عشرة: جواز كتمان العلم للمصلحة.

السابعة عشرة: استحباب بشارة المسلم بما يسره.

الثامنة عشرة: الخوف من الاتكال على سعة رحمة الله.

التاسعة عشرة: قول المسؤول عما لا يعلم "الله ورسوله أعلم".

العشرون: جواز تخصيص بعض الناس بالعلم دون بعض.

الحادية والعشرون: تواضعه صلى الله عليه وسلم لركوب الحمار، مع الإرداف عليه.

الثانية والعشرون: جواز الإرداف على الدابة.

الثالثة والعشرون: فضيلة معاذ بن جبل.

الرابعة والعشرون: عظم شأن هذه المسألة.

# الشرح:

قوله: كتاب التوحيد، وقول الله تعالى: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ ٱلِّجِنَّ وَٱلَّإِ نَسَ إِلَّا لِيَعْبُدُون ﴾ [الذاريات:٥٦] جرت عادة المصنفين والمؤلفين، أن يضعوا بعد البسملة والحمدلة خطبة للكتاب، يبينون فيها طريقتهم فيه، ومرادهم من تأليفه، و هاهنا سؤال معروف، وهو: لماذا خالف الشيخ- رحمـه الله- طريقة المصنفين، فلم يجعل للكتاب خطبة يبين فيها طريقته، بل قال: «كتاب التوحيد» وقـول الله تعـالى: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ ٱلْجِنَّ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴾ [الذاريات:٥٦]، فأخلاه من الخطبة؟ والسبب في ذلك، والسر فيه- فيما يظهر لي- أن التوحيد الذي سيبينه الشيخ- رحمه الله- في هذا الكتاب هو توحيد الله - جل جلاله - ، وتوحيد الله قد بينه الله -جل وعلا- في القرآن ، فكان-لذلك- من الأدب في مقام التوحيد ألا يَجعل فاصلاً بين الحق والدال على الحق وكلام الدال عليه، فالحق الذي لله هو التوحيد، والذي دل على هذا الحق هو الله- جل جلاله- والدليل عليه هو كلامه، وكلام رسوله علىه، وهذا من لطائف أثر التوحيد في القلب، وهذا كصنيع الإمام البخاري- رحمه الله-في صحيحه ، (١) إذ لم يجعل لصحيحه خطبة ، بل جعل صحيحه مبتدأ بالحديث؛ ذلك أن كتابه كتاب سنة، ومن المعلوم أن من الأدب، أو من مراعاة الأدب: ألا يُتقدَّم بين يدي الله ورسوله، فلم يقدِّم كلامه على كلام

<sup>(</sup>١) انظر البخاري في كتاب بدء الوحى ص١.

رسوله هم، فجعل البخاري صحيحه مفتتحاً بقول الرسول الله : «إنما الأعمال بالنيات، وإنما لكل امرئ ما نوى» (١) لأن كتابه كتاب سنة، فجعل كتابه في ابتدائه مبتداً بكلام صاحب السنة -عليه الصلاة والسلام -. وهذا من لطيف المعاني التي يرعاها من نَوَّرَ الله قلوبهم لمعرفة حقه، وحق رسوله ...

قوله: (كتاب التوحيد) التوحيد: مصدر وحّد يوحّد توحيداً، وقد جاء هذا اللفظ (التوحيد) بقلة، وجاء في السنة الدعوة إلى توحيد الله، كما ورد في صحيح البخاري أن النبي للا بعث معاذ بن جبل إلى اليمن قال له: «إنك تأتي قوماً أهل كتاب، فليكن أول ما تدعوهم إليه إلى أن يوحدوا الله» (٢) ف"يوحدوا" مصدره "التوحيد"، وفي الرواية الأخرى من حديث ابن عباس - رضي الله عنهما - الذي فيه قصة بعث معاذ إلى اليمن - وهي في الصحيحين - أنه الله قال: «فليكن أول ما تدعوهم إليه شهادة أن لا إله الله، وأن محمداً رسول الله» (٣) فدل هذا على أن التوحيد هو: شهادة أن لا اله إلا الله، وأن محمداً رسول الله، وأن تحقيق هاتين الشهادتين، هو: تحقيق للتوحيد.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (۱) و(٥٤) و(٢٥٢٩) و(٣٨٩٨) و(٥٠٠٠) و(٦٦٨٩) و(١٩٥٣) ومسلم (١٩٠٧).

<sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري(١٤٥٨) و(١٤٩٦) و(٢٤٤٨) و(٢٤٤٨) و(٧٣٧١) ومسلم (١٩) (٣١). (٣) أخرجه البخاري(١٣٩٥) و(١٤٩٦) و(٤٣٤٧) و(٧٣٧١) ومسلم(١٩) (٣١).

وتوحيد الشيء: جعله واحداً، تقول: وحَّدْتُ المتكلم: إذا جعلتَه واحداً، ووحَّد المسلمون الله: إذا جعَلوا المعبود واحداً، وهو الله- جل وعلا -.

معوالتوحيد المطلوب يشمل ما أمر الله- جل وعلا- به في كتابه من توحيده، وهو ثلاثة أنواع:

١ - توحيد الربوبية.

٢- وتوحيد الألوهية.

٣-و توحيد الأسماء والصفات.

فأما توحيد الربوبية: فمعناه توحيد الله بأفعاله. وأفعال الله كثيرة، منها: الخلق، والرزَّق، والإحياء، والإماتة، وتدبير الملك، والنفع، والضَّر، والشفاء، والإجارة كما قال تعالى في التنزيل: ﴿ وَهُوَ يُجِيرُ وَلَا سُجُارُ عَلَيْهِ ﴾ [المؤمنون: ٨٨] وإجابة دعوة المضطر، وإجابة دعوة الداعي، ونحو ذلك من أفراد الربوبية، فالمتفرد بذلك على الكمال هو الله - جل وعلا - فتوحيد الربوبية: هو توحيد الله بأفعاله - سبحانه -.

وأما توحيد الألوهية: فالألوهية مأخوذة من: أَلَة يَأْلَهُ إِلَهَ قَالُوهةً: إذا عبد مع المحبة والتعظيم. يقال: تألّه: إذا عبد معظما محباً، ففرق بين العبادة والألوهة، فإن الألوهة عبادة فيها المحبة، والتعظيم، والرضا بالحال، والرجاء، والرغب، والرهب، فمصدر أله يأله: ألوهة وإلهة ؛ ولهذا قيل: توحيد الإلهية، وقيل توحيد الألوهية، وهما مصدران لأله يأله.

ومعنى (ألَه) في لغة العرب: عبد مع المحبة، والتعظيم. والتألُّه: العبادة على ذاك النحو، قال الراجز:

# لله درُّ الغانيات الملدَّهِ سبَّحن واسترجعن من تألهِ

يعني: من عبادتي، فتوحيد الإلهية، أو توحيد الألوهية: هو توحيد العبادة، يعني: جَعْل العبادة لواحد، وهو الله - جل جلاله -، فالعبادة التي يفعلها العبد أنواع، والله - جل وعلا - هو المستحق للألوهة وللعبادة، فهو ذو الألوهة، وهو ذو العبادة على خلقه أجمعين.

ف"توحيد" الألوهية: هو توحيد الله بأفعال العبد المتنوعة ، التي يوقعها على جهة التقرّب، فإذا توجه بها لواحد وهو الله - جل وعلا - كان موحداً إياه توحيد الإلهية ، وإذا توجّه العبد بها لله ولغيره كان مشركاً في هذه العبادة.

وأما النوع الثالث من التوحيد: فهو توحيد الأسماء والصفات، ومعناه: أن يعتقد العبد أن الله - جل جلاله - واحد في أسمائه وصفاته لا مماثل له فيها، وإن شَرِكَ بعضُ العباد الله - جل وعلا - في أصل بعض الصفات فإنهم لا يَشْرَكُونه - جل وعلا - في كمال المعنى، بل الكمال فيها لله وحده دون من سواه، ومثال ذلك: أن المخلوق قد يكون عزيزاً، والله - جل جلاله - هو العزيز، فللمخلوق من صفة العزة ما يناسب ذاته الحقيرة الوضيعة الفقيرة، والله - جل وعلا - له من كمال هذه الصفة منتهى ذلك، ليس له فيها مثيل، وليس له فيها مشابه على الوجه التام، قال - جل وعلا -: ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ عَلَيْ الشورى: ١١].

فهذه الأنواع الثلاثة من التوحيد ذكرها الشيخ- رحمه الله- في هذا الكتاب، لكن لما كانت التصانيف قبله اعتنى فيها العلماء- أعني علماء السنة والعقيدة- ببيان النوعين: الأول، والثالث، وهما توحيد الربوبية وتوحيد

الأسماء والصفات، لما اعتنى العلماء بهما لم يبسط الشيخ- رحمه الله-القول فيهما، وإنما بسط القول فيما الناس أحوج إليه، ويفتقدون التصنيف فيه، وهذه طريقة الإمام- رحمه الله- فإن كتاباته المختلفة، ومؤلفاته المتنوعة: إنما كانت بحسب حاجة الناس إليها، ليست للتكاثر، أو للاستكثار، أو للتفنن، وإنما كتب فيما الناس بحاجة إليه، فلم يكتب لأجل أن يكتب، ولكن كتب لأجل أن يدعو، وبين الأمرين فرق، فالشيخ -إذاً- بيّن في هذا الكتاب توحيد الإلهية والعبودية، وبيّن أفراده من: التوكل، والخوف، والمحبة، والرجاء، والرغبة، والاستعانة، والاستغاثة، والذبح، والنذر، ونحو ذلك، فكل هذه عبادات لله -سبحانه وحده- دون من سواه. ثم إن الشيخ- رحمه الله- لما بسط ذلك بَيَّنَ أيضاً ضده وهو الشرك. فهذا الكتاب الذي هو كتاب التوحيد، فيه بيان توحيد العبادة، والربوبية، والأسماء والصفات، وفيه - أيضاً - بيان ضد ذلك، وضد التوحيد: الشرك. والشرك معناه: اتخاذ الشريك، وهو: أن يُجْعَلُ واحدٌ شريكاً لآخر؛ يقال: أشرك بينهما: إذا جعلهما اثنين، أو أشرك في أمره غيره: إذا جعل ذلك الأمر لاثنين. فالشرك فيه تشريك، والله- جل وعلا- نهى عن الشرك، كما سيأتي الكلام على ذلك - إن شاء الله -.

وقد بين أهل العلم عند كلامهم عن الشرك: أنه بحسب ما دلت عليه النصوص: يُقسَّم إلى قسمين باعتبار، ويقسَم إلى ثلاثة أقسام باعتبار آخر؛ فهو إما أن يقسَّم إلى: شرك أكبر، و شرك أصغر. فهذا باعتبار انقسامه إلى قسمين، أو يقسَّم إلى: شرك أكبر، وشرك أصغر، وشرك خفي. فهذا باعتبار انقسامه إلى ثلاثة أقسام.

والشرك: هو اتخاذ شريك مع الله - جل وعلا - في الربوبية ، أو في العبادة ، أو في العبادة ، أو في الأسماء والصفات. والمقصود هنا: النهي عن اتخاذ شريك مع الله - جل وعلا - في العبادة ، والأمر بتوحيده - سبحانه -.

التقسيم الأول: وهو تقسيم الشرك إلى أكبر وأصغر، فالأكبر: هو المخرج من الملة، والأصغر: ما حكم الشارع عليه بأنه شرك. وليس فيه تنديد كامل يُلْحِقُهُ بالشرك الأكبر، وعبَّر عنه بعض العلماء بقوله: ما كان وسيلة إلى الشرك الأكبر، فعلى هذا يكون الشرك الأكبر منه ما هو ظاهر، ومنه ما هو باطن خفى.

فمثال الظاهر من الشرك الأكبر: عبادة الأوثان، والأصنام، وعبادة القبور، والأموات والغائبين. ومثال الباطن: شرك المتوكلين على المشايخ، أو على الآلمة المختلفة، أو كشرك المنافقين؛ لأن المنافقين مشركون في الباطن؛ فشركهم أكبر، ولكنه خفى، أي في الباطن، وليس في الظاهر.

وكذلك الشرك الأصغر- على هذا التقسيم- منه ما هو ظاهر، ومنه ما هو باطن خفي، فمثال الظاهر من الشرك الأصغر: لبس الحلقة، والخيط، وتعليق التمائم، والحلف بغير الله، ونحو ذلك من الأعمال والأقوال. ومثال الباطن الخفي منه: يسير الرياء ونحو ذلك. فيكون الرياء على هذا التقسيم أيضا- منه ما هو أكبر كرياء المنافقين الذين قال الله في وصفهم: ﴿ يُرَآءُونَ ٱلنَّاسَ وَلَا يَذْكُرُونَ ٱللَّهَ إِلَّا قَلِيلاً ﴾ [النساء: ١٤٢]، ومنه: ما يقع فيه بعض المصلين المتصنّعين في صلواتهم؛ لأجل نظر الناس إليهم، ومنه ما هو أصغر كمن يحبُّ التسميع أو المراءآت.

التقسيم الثاني للشرك وهو جعله ثلاثة أقسام -: أكبر، و أصغر، وخفي، وهذا التقسيم يعنى به أن الأكبر: ما كان مخرجا من الملة ؛ مما فيه صرف العبادة لغير الله - جل جلاله -، والأصغر: ما كان وسيلة لذلك الشرك الأكبر، وفيه تنديد لا يبلغ به أن يخرج من الإسلام، وقد حكم الشارع على فاعله بالشرك، وحقيقة الحال: أنه ندد وأشرك.

وأما الشرك الخفي، فهو: كيسير الرياء، ونحو ذلك. و بعض أهل العلم يقول بالتقسيم الأول، ومنهم من يقول بالثاني. والتحقيق أنهما متساويان، أحدهما يوافق الآخر، وليس بينهما اختلاف. فإذا سمعت من يقول: إن الشرك ينقسم إلى أكبر، وأصغر: فقوله هذا صحيح، وإذا سمعت من يقول - وهو قول أئمة الدعوة -: إن الشرك ينقسم إلى أكبر وأصغر وخفي: فهذا - أيضا - قوله صحيح.

فإذا تبين ذلك، فاعلم أن الشرك يعبر عنه بالتنديد، كما قال - جل وعلا -: ﴿ فَلَا تَجَعَلُواْ لِلَّهِ أَندَادًا ﴾ [البقرة: ٢٢]، وقال النبي على حينما سئل أي الذنب أعظم؟ قال: «أن تجعل لله ندا، وهو خلقك »(١).

فالتنديد منه ما هو تنديد أعظم، ومنه ما هو تنديد أصغر ليس فيه صرف العبادة لغير الله، فإذا كان التنديد بجعل العبادة لغير الله: صار التنديد شركا أكبر، وإذا كان التنديد بجعل غير الله - جل وعلا - ندا لله في عمل، ولم يبلغ ذلك الشرك الأكبر: فإنه يكون تنديدا أصغر، وهو المسمى بالشرك الأصغر،

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري(٤٧٦١) و(١٨١١) و(٧٥٢٠) ومسلم(٨٦) (١٤١).

فهذه مقدمات، وتعريفات، وتنبيهات، جعلتها بين يدي هذا الشرح لأهميتها، ولمسيس الحاجة إليها. والله أعلم.

قال إمام هذه الدعوة - رحمه الله -: (كتاب التوحيد) (وقول الله تعالى). (قول) هذه الكلمة - كما في صحيح البخاري - إما أن تنطقها على العطف، فتقول: كتاب التوحيد، وقول الله، يعني: وكتاب قول الله، أو تنطقها على الاستئناف، فتقول: وقول الله تعالى.

قال: (وقول الله تعالى: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ ٱلَّجِنَّ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴾ [الذاريات: ٥٦]) هذه الآية فيها بيان التوحيد، ووجه ذلك: أن السلف فسروا قوله تعالى: ﴿ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴾ بمعنى: إلا ليوحدون (١) ، ودليل هذا الفهم: أن الرسل إنما بعثت لأجل التوحيد، أعنى: توحيد العبادة، فقوله: ﴿ إِلَّا لِيعَبُدُونِ ﴾ يعنى: إلا ليوحدون.

قوله: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ ٱلْجِنَّ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعَبُدُونِ ﴾ هـذه الآيـة فيـها حصر ؟ لأن من المعلوم أن (ما) النافية مع (إلا) تفيد الحصر والقصر، فيكون معنى الكلام- على هذا -: أني خلقت الجن والإنس لغاية واحدة هي العبادة دون ما سواها، ففيه قصر علة الخلق على العبادة.

<sup>(</sup>١) تفسير ابن كثير ج ٢٣٨/٤.

وقوله: ﴿ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴾ ، و(إلا) هذه أداة استثناء ، والاستثناء هذا مفرغ - أي مفرغ من أعم الأحوال كما يقول النحاة - يعني: وما خلقت الجن والإنس لشيء ، أو لغاية من الغايات أبداً إلا لغاية واحدة ، هي: أن يعبدوني. مع وقوله: ﴿ لِيَعْبُدُونِ ﴾ هذه اللام تسمّى لام التعليل ، ولام التعليل هذه قد يكون معناها: إما تعليل غاية ، أو تعليل علة .

فتعليل الغاية: يكون ما بعدها مطلوباً، لكن قد يكون، وقد لا يكون، يعني: هذه الغاية. ويسميها بعض العلماء لام الحكمة. وفرق بين العلة والحكمة، يوضّحهُ: إذا قيل: ما الحكمة من خلق الجن والإنس؟ فالجواب: أن يعبدوا الله وحده دون ما سواه، فهذا التعليل لقوله: ﴿ إِلّا لِيَعَبُدُونِ ﴾ هو تعليل غاية؛ ولو سألت شخصا- مثلاً -: لم أحضرت الكتاب؟ قال لك: أحضرته لأقرأ، كانت علة الإحضار، أو الحكمة من الإحضار، القراءة، فقد يقرأ، وقد لا يقرأ، بخلاف اللام التي يكون معناها العلة؛ وهي التي يترتب عليها معلولها، والتي يقول العلماء في نحوها: الحكم دائر مع علته وجوداً عليها معلولها، والتي يقول العلماء في نحوها: الحكم دائر مع علته وجوداً وعدماً، فتلك هي علة القياس التي لا يتخلف فيها المعلول عن العلة. فتكون عبد غيره.

ولام الحكمة شرعية، ويكون ما بعدها مطلوباً شرعاً؛ وقد قال -جل وعلا- هنا: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ ٱلْجِنَّ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴾ ، فنفهم من هذا:

أن هذه الآية دالة على التوحيد، من جهة أن الغاية من الخلق هي التوحيد، والعبادة هنا هي التوحيد.

وحقيقة العبادة: الخضوع والذل، فإذا انضاف إليها المحبة والانقياد صارت عبادة شرعية، قال طرفة في وصف ناقة:

تباري عتاقاً ناجياتٍ وأتبعت وضيفاً وضيفاً فوق مور معبد والمور: الطريق، والمعبد: هو الذي ذلل من كثرة وطء الأقدام عليه. وقال أيضاً في معلقته:

إلى أن تحامتني العشيرة كلها وأفردت إفراد البعير المعبد

يعني: الذي صار ذليلاً؛ لأنه أصيب بالمرض، فجعل بعيداً عن باقي الأبعرة، فصار ذليلاً، لعدم المخالطة.

والعبادة شرعاً: هي امتثال الأمر والنهي على جهة المحبة والرجاء والخوف. و قال بعض العلماء: إن العبادة هي ما أمر به من غير اقتضاء عقلي ولا اطراد عرفي. وهذا تعريف الأصوليين.

وقال شيخ الإسلام- في بيان معناها في أول رسالة «العبودية »-: العبادة: اسم جامع لما يحبه الله ويرضاه من الأقوال، والأعمال الظاهرة والباطنة.

فتكون دلالة هذه الآية - إذاً -: أن كل فرد من أفراد العبادة يجب أن يكون لله وحده دون ما سواه ؛ لأن الذي خلقهم إنما خلقهم لأجل أن يعبدوه ، فكونهم يعبدون غيره -وهو الذي خلقهم - يعد من الاعتداء والظلم العظيم ؛ لأنه ليس من يخلق كمن لا يخلق ؛ كما قال -جل وعلا - ﴿ أَفَمَن حَنَّلُقُ كَمَن لا يَخلق .

قال الشيخ- رحمه الله -: وقوله: ﴿ وَلَقَدْ بَعَنَّنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَّسُولًا ۗ أَنِ آعْبُدُواْ ٱللَّهَ وَٱجْتَنِبُواْ ٱلطَّغُوتَ ﴾ [النحل: ٣٦]، هذه الآية تفسير للآية قبلها، فالآية قبلها فيها بيان معنى العبادة، وفيها بيان الغرض من إيجاد الخلق، وأنه لأجل العبادة التي أرسلت بها الرسل بدليل قوله: ﴿ وَلَقَدُ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَّسُولاً أَنِ آعْبُدُواْ آللَّهَ وَآجْتَنِبُواْ ٱلطَّنغُوتَ ﴾ فالله تعالى ابتعث الرسل بهاتين الكلمتين: اعبدوا الله، واجتنبوا الطاغوت. ففي قوله: ﴿ أَعۡبُدُواْ ٱللَّهَ ﴾ إثبات، وفي قوله ﴿ وَٱجۡتَنِبُواْ ٱلطَّنغُوتَ ﴾ نفي، وهذا هـو معنى التوحيد المشتمل على إثبات ونفي، فقوله في الآية: ﴿ ٱعْبُدُواْ ٱللَّهُ وَٱجۡتَنِبُوا ٱلطَّنغُوتَ ﴾ يتضمن معنى قول: ( لا إله إلا الله) ؛ لأن النفي فيه اجتناب الطاغوت -وهو كل إله عُبد بالبغى والظلم والعدوان-، والإثبات فيه: إثبات العبادة لله وحده دون ما سواه ، ففي قوله: ﴿ ٱعْبُدُواْ ٱللَّهَ ﴾ التوحيد المثبت، وفي قوله ﴿ وَٱجْتَنِبُواْ ٱلطَّنغُوتَ ﴾ نفى الإشراك.

والطاغوت فعلوت من الطغيان، وهو: كل ما جاوز به العبد حده من متبوع، أو معبود، أو مطاع.

قال: وقوله: ﴿ وَقَضَىٰ رَبُّكَ أَلَّا تَعْبُدُوۤاْ إِلَّاۤ إِيَّاهُ وَبِٱلۡوَ'لِدَيۡنِ إِحۡسَانًا ﴾ [الإسراء: ٢٣] (قضى) - كما فسرها عدد من الصحابة هنا - بمعنى: أمر ووصى.

وأمر ووصى فيهما معنى القول دون حروف القول، فتكون (أن) في قوله: ﴿ أَلَّا تَعۡبُدُوۤا ﴾ مصدرية، يعني: بماذا أمر ووصى ؟ بـ﴿ أَلَّا تَعۡبُدُوۤا إِلَّا إِيَّاهُ وَبِٱلْوَالِدَيْنِ إِحۡسَنَا ۚ ﴾.

قوله: ﴿ أَلَّا تَعْبُدُواْ إِلَّا إِيَّاهُ ﴾ هذا معنى ( لا إله إلا الله) بالمطابقة ؛ لأن (لا) نفي في الجملتين، وقال هنا: ﴿ تَعْبُدُواْ ﴾ وهي بمعنى (إله) المذكورة في كلمة التوحيد، فالإله هو المعبود. فقوله: ﴿ أَلَّا تَعْبُدُواْ إِلَّا إِيَّاهُ ﴾ يعني: احصروا العبادة فيه وحده دون ما سواه، فإنه أمر بهذا ووصى به، وهذا هو معنى التوحيد، ودلالة الآية على التوحيد ظاهرة، في أن التوحيد إفراد الله بالعبادة، أو تحقيق كلمة (لا إله إلا الله).

وقوله: ﴿ وَبِٱلْوَالِدَيْنِ إِحْسَانًا ﴾ يعني: وأحسنوا بالوالدين إحساناً.

قال: وقوله تعالى: ﴿ وَٱعۡبُدُواْ ٱللَّهَ وَلَا تُشۡرِكُواْ بِهِ مَنَا ۖ ﴾ [النساء: ١٦] وهذا- أيضاً - فيه أمر ونهي ، أما الأمر ففي قوله: ﴿ وَٱعۡبُدُواْ ٱللَّهَ ﴾ وأما النهي ففي قوله: ﴿ وَلَا تُشۡرِكُواْ بِهِ شَيًّا أَ ﴾ وقد مر دلالة قوله: ﴿ وَٱعۡبُدُواْ ٱللَّهَ ﴾ مع النفي ، على توحيد الله.

ثم تأمل قوله هنا: ﴿ وَلَا تُشْرِكُواْ بِهِ مَ شَيَّا ۖ ﴾ ، فإن (لا) هنا ناهية ، ومن المتقرر في علم الأصول أن النهي كالنفي ، إذا تسلَّط على نكرة ، فإنه يفيد العموم ، وما بعد (لا) نكرة وهو المصدر أحد مدلولي الفعل ؛ لأن الفعل

المضارع مشتمل على مصدر وزمن، ف ﴿ لَا تُشْرِكُواْ ﴾ يعني: لا إشراك به، ف ﴿ تُشْرَكُواْ ﴾ متضمنة لمصدر، والمصدر نكرة، فيكون قوله: ﴿ لَا تُشْرِكُواْ ﴾ دل على النهي على أي نوع من الشرك. كما أن قوله- في الآية نفسها-: ﴿ شَيَّا } نكرة تدلُّ على عموم الأشياء، فصار - عندنا في قوله تعالى ﴿ وَلا تُشْرِكُواْ بِهِ مَ شَيْئًا ﴾ عمومان: الأول: ما دلت عليه الآية من النهي عن جميع أنواع الشرك؛ وذلك لأن النهي تسلط على الفعل، والفعل دال على المصدر، والمصدر نكرة. والثاني: أن مفعول تشرك ﴿ شَيَّا ﴾ وهو نكرة، والنكرة جاءت في سياق النهي ؛ وذلك يدل على عموم الأشياء، يعني: لا الشرك الأصغر مأذون به، ولا الأكبر، ولا الخفي ؛ بدلالة قوله: ﴿ وَلَا تُشْرِكُواْ بِهِ ٤ ﴾. وكذلك: ليس مأذوناً أن يُشرَك به لا ملك، ولا نبي، ولا صالح، ولا عالم، ولا طالح، ولا قريب، ولا بعيد، بدلالة قوله: ﴿ شَيْئًا ﴾ وهذا استدلال ظاهر الوضوح في الدلالة على التوحيد: بالجمع بين النفى والإثبات.

قال: وقوله تعالى: ﴿ قُلْ تَعَالَوْاْ أَتْلُ مَا حَرَّمَ رَبُّكُمْ عَلَيْكُمْ ۖ أَلَّا ثُمْرِكُواْ بِهِ عَشَيَا ﴾ الأنعام: ١٥١-١٥٣] ﴿ قُلْ تَعَالَوْاْ ﴾ يعني: يا من حرم بعض الأنعام، وافترى على الله في ذلك ﴿ تَعَالَوْاْ أَتْلُ مَا حَرَّمَ رَبُّكُمْ عَلَيْكُمْ أَلَانُعَام، وافترى على الله في ذلك ﴿ تَعَالَوْاْ أَتْلُ مَا حَرَّمَ رَبُّكُمْ عَلَيْكُمْ

ألاً تُشْرِكُواْ بِهِ مَشَيَّا ﴾ قال العلماء: (أن) هنا تفسيرية، ومفسرها محذوف تقديره: وصاكم؛ لأن (أن) التفسيرية هي التي تأتي بعد جملة فيها معنى القول دون حروفه، وإنما قدروا المحذوف بقولهم (وصاكم)، لأنه جاء في آخر الآي قوله: ﴿ ذَٰ لِكُمْ وَصَّلْكُم بِهِ لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ ﴾، وقال في الآية الثالثة: ﴿ لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ ﴾ وكل هذه الثلاث فيها التوصية، فيكون تقدير الكلام إذًا والوصية هنا: شرعية، وإذا حرم ربكم عليكم: وصَّاكم ألا تشركوا به شيئاً. والوصية هنا: شرعية، وإذا كانت الوصية من الله شرعية: فهي أمر واجب.

وقوله: ﴿ لَا تُشْرِكُواْ بِهِ مَشَيَّا ﴾ دلالتها على التوحيد كدلالة آية النساء التي قبلها.

ثم ساق الشيخ- رحمه الله- أثر ابن مسعود -رضي الله عنه- وهو قوله: من أراد أن ينظر إلى وصية محمد الله التي عليها خاتمه، فليقرأ قوله تعالى ... .إلخ(١)

قوله: (التي عليها خاتمه): يعني التي كانت من آخر ما وصى به، ومن آخر ما أمر به، يعني التي لو قُدِّر أنه وصى، وختم على هذه الوصية، وفتحت بعد وفاته عليه الصلاة والسلام -وانتقاله إلى الرفيق الأعلى لكانت هي هذه الآيات التي فيها الوصايا العشر، فهذا القول من ابن مسعود للدلالة

<sup>(</sup>١) تقدم.

على عظم شأن هذه الآيات التي افتُتِحَت بالنهي عن الشرك. والنبي التدأ دعوته بالأمر بعبادة الله وحده، والنهي عن الشرك، واختتمها أيضاً - كما دل عليه كلام ابن مسعود هذا - بالأمر بالتوحيد والنهي عن الشرك فدل ذلك على كونه أولى المطالب، وأول المطالب، وأهم المطالب.

ثم قال بعد ذلك: (وعن معاذ بن جبل الله قال: كنت رديف النبي العياد على حمار فقال لي: "يا معاذ، أتدري ما حق الله على العباد وما حق الله على الله الله العباد على الله ؟" قلت: الله ورسوله أعلم، قال: "حق الله على العباد أن يعبدوه، ولا يشركوا به شيئاً")(١). وموطن الشاهد من هذا الحديث هو قوله: «حق الله على العباد أن يعبدوه ولا يشركوا به شيئاً» وهذا قد مرّ بيان معناه، لكن الشاهد من هذا الحديث، ومناسبته للابتداء ابتداء كتاب التوحيد-: أنه أتى فيه بلفظ (حق) الذي في قوله: «أتدري ما حق الله على العباد »، ثم قال: «حق الله على العباد أن يعبدوه ولا يشركوا به شيئاً» وهذا الحق حق واجب لله- جل وعلا- لأن الكتاب والسنة، بل ولأن المرسلين الحميعاً أتوا بهذا الحق، وببيانه، وبيان أنه أوجب الواجبات على العباد.

ثم قال: (وحق العباد على الله أن لا يعذب من لا يشرك به شيئاً) قوله: (حق العباد على الله) معناه: أن هذا حق أحقه الله على نفسه باتفاق أهل العلم، وأوجبه على نفسه، كما في بعض أقوالهم، كما قاله الشيخ تقي الدين ابن تيمية - رحمه الله -.

<sup>(</sup>١) تقدم.

وهل ذلك الحق المذكور في قوله: «حق العباد على الله» هل هو واجب أم لا؟ نقول: نعم، هو حق واجب، لكن بإيجاب الله ذلك الحق على نفسه ؟ فالله - جل وعلا - يحرم على نفسه ما يشاء بما يوافق حكمته، ويوجب على نفسه ما يشاء بما يوافق حكمته، ويوجب على نفسه ما يشاء بما يوافق حكمته، فكما أن الله حرم الظلم على نفسه، كما في قوله: « إني حرمت الظلم على نفسي وجعلته بينكم محرماً فلا تظالموا» (۱) كذلك أوجب على نفسه أشياء، لكن بعض أهل العلم تحاشى إطلاق لفظ (الإيجاب) على الله، وقال: يُعبَّر عن ذلك بأنه حق يتفضل به - سبحانه - على من يشاء، فهو حق تفضل، لا حق إيجاب، لكن هذا ليس بمتعين ؛ لأن الحق الواجب هو الذي أوجبه الله على نفسه، والعباد لا يوجبون على الله - جل وعلا - على نفسه، وتفضًل به على عباده، والله - جل جلاله - لا يخلف الميعاد.



<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٢٥٧٧).

## باب فضل التوحيد وما يكفر من الذنوب

وقول الله تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَلَمْ يَلْبِسُواْ إِيمَانَهُم بِظُلَمٍ ﴾ الآية [الأنعام: ٨٦]. عن عبادة بن الصامت قال: قال رسول الله ﷺ : «من شهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأن محمداً عبده ورسوله، وأن عيسى عبد الله ورسوله، وكلمته ألقاها إلى مريم وروح منه، والجنة عيسى عبد الله ورسوله، وكلمته ألقاها إلى مريم وروح منه، والجنة حق، والنارحق، أدخله الله الجنة على ما كان من العمل اخرجاه (۱).

ولهما في حديث عتبان: «فإن الله حرَّم على النار من قال: لا إله إلا الله، يبتغي بذلك وجه الله» .(٢)

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٣٤٣٥) ومسلم (٢٨).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٤٢٥) و (٦٦٧) و (٦٤٢٣) و (٦٩٣٨) ومسلم (٣٣).

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن حبان(٢٣٢٤- موارد) والحاكم ١ /٥٢٨ وصححه ووافقه الذهبي.

وللترمذي – وحسنه – عن أنس: سمعت رسول الله ﷺ يقول: «قال الله تعالى: يا ابن آدم، لو أتيتني بقراب الأرض خطايا، ثم لقيتني لا تشرك بي شيئاً لأتيتك بقرابها مغفرة» .(١)

#### فيه مسائل:

الأولى: سعة فضل الله.

الثانية: كثرة ثواب التوحيد عند الله.

الثالثة: تكفيره مع ذلك للذنوب.

الرابعة: تفسير الآية (٨٢) التي في سورة الأنعام.

الخامسة: تأمل الخمس اللواتي في حديث عُبادة.

السادسة: أنك إذا جمعت بينه وبين حديث عتبان وما بعده؛ تبين لك معنى قول: "لا إله إلا الله" وتبين لك خطأ المغرورين.

السابعة: التنبيه للشرط الذي في حديث عتبان.

الثامنة: كون الأنبياء يحتاجون للتنبيه على فضل لا إله إلا الله.

التاسعة: التنبيه لرجحانها بجميع المخلوقات، مع أن كثيراً ممن يقولها مخف ميزانه.

العاشرة: النص على أن الأرضين سبع كالسموات.

الحادية عشرة: أن لهن عماراً.

الثانية عشرة: إثبات الصفات خلافاً للأشعرية.

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد ١٥٤/٥ و ١٧٢ والترمذي (٣٥٣٤) وقال: حديث حسن غريب. وله شاهد من حديث أبي ذر عند مسلم (٢٦٨٧).

الثالثة عشرة: أنك إذا عرفت حديث أنس؛ عرفت أن قوله في حديث عتبان: "فإن الله حرم على النار من قال: لا إله إلا الله؛ يبتغي بذلك وجه الله" أن ترك الشرك ليس قولها باللسان.

الرابعة عشرة: تـأمُّ ل الجمع بـين كون عيسى ومحمد عَبْدي الله ورسولَيْه.

الخامسة عشرة: معرفة اختصاص عيسي بكونه كلمة الله.

السادسة عشرة: معرفة كونه روحا منه.

السابعة عشرة: معرفة فضل الإيمان بالجنة والنار.

الثامنة عشرة: معرفة قوله: "على ما كان من العمل".

التاسعة عشرة: معرفة أن الميزان له كفتان.

العشرون: معرفة ذكر الوجه.

#### الشرح:

هذا الباب «باب فضل التوحيد وما يكفر من الذنوب» يشمل التوحيد بأنواعه الثلاثة ، له فضل عظيم على أهله. ومن أعظم فضله أنه به تكفّر الذنوب ؛ ولهذا قال الشيخ - رحمه الله - في التبويب: «باب فضل التوحيد وما يكفر من الذنوب» ف (ما) هنا موصول السمي بدلالة وجود "من" البيانية ، مما يحول دون جعلها موصولا حرفيا ، فيكون المعنى: باب فضل التوحيد، وبيان الذنوب التي يكفرها. فالتوحيد يكفر الذنوب جميعاً ، لا يكفر بعض الذنوب دون بعض ؛ لأن التوحيد حسنة يكفر الذنوب جميعاً ، لا يكفر بعض الذنوب دون بعض ؛ لأن التوحيد حسنة

عظيمة، لا تقابلها معصية إلا وأحرق نور تلك الحسنة أثر تلك المعصية إذا كمل ذلك النور.

فهذا هو المقصود بقوله: «باب فضل التوحيد وما يكفر من الذنوب» ؛ فمن كمل التوحيد بأنواعه الثلاثة - أعني: توحيد الربوبية، وتوحيد الإلهية، وتوحيد الأسماء والصفات -: فإنه تكفر عنه ذنوبه، كما سيأتي بيانه في الباب بعده: أنه من حقق التوحيد: دخل الجنة بغير حساب.

فكلما زاد التوحيد محي من الذنوب بمقدار عظمه، وكلما زاد التوحيد أمن العبد في الدنيا، وفي الآخرة بمقدار عظمه، وكلما زاد العبد في تحقيق التوحيد كان متعرضا لدخول الجنة على ما كان عليه من العمل؛ فلهذا ساق الإمام- رحمه الله- آية الأنعام، فقال: (باب فضل التوحيد وما يكفر من الذنوب، وقول الله تعالى) ثم ذكر الآيات.

ومن العلماء من قال: إن (ما) في قوله: (وما يكفر من الذنوب) موصول حرفي. وقول الله تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَلَمْ يَلْبِسُوۤاْ إِيمَانَهُم بِظُلْمٍ أُولَتِبِكَ لَهُمُ ٱلْأَمِّنُ وَهُم مُّهَتَدُونَ ﴾ [الأنعام: ١٨]. الظلم هنا: هو الشرك، كما جاء في

تفسير ذلك في الصحيحين من حديث ابن مسعود، أن النبي الله قال في هذه الآية حينما استعظم الصحابة هذه الآية، وقالوا: يا رسول الله، أينا لم يلبس إيمانه بظلم ؟! فقال: ليس الذي تذهبون إليه، الظلم: الشرك، ألم تسمعوا لقول العبد الصالح: ﴿ إِنَّ ٱلشِّرْكَ لَظُلْمُ عَظِيمٌ ﴾ [لقمان: ١٣] »، (١) فالظلم

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٣٢) و(٣٣٦) و(٣٤٢٨) ومسلم(١٢٤).

هنا- في مراد الشارع-: هو الشرك، فيكون مقصود الشيخ من إيراد هذه الآية تحت هذا الباب: بيان فضل من آمن ووحد، ولم يلبس إيمانه وتوحيده بشرك، وأن له الأمن التام، والاهتداء التام؛ فهذا هو وجه مناسبة الآية للباب. ومعنى الآية: الذين آمنوا ولم يلبسوا إيمانهم بشرك أولئك لهم الأمن وهم مهتدون.

وجاء الظلم في الآيةُ منكَّراً، في سياق النفي، وهو قوله تعالى ﴿ وَلَمْ يَلْبِسُوٓا ﴾، وهذا يدل على عموم أنواع الظلم، لكن هل المراد بالعموم هنا العموم المخصوص، أو العموم الذي يراد به الخصوص؟ الجواب: أن المراد بالعموم هنا: هو العموم الذي يراد به الخصوص ؛ لأن العموم عند الأصوليين تارة يكون باقياً على عمومه، وتارة يكون عموماً مخصوصاً - يعنى دخله التخصيص - ، وتارة يكون عموماً مراداً به الخصوص- يعني أن لفظه عام ، ولكن يراد به الخصوص- فهذه أوجه ثلاثة، والوجه الأخير هو الذي أراد الشيخ- رحمه الله- الاستدلال به من الآية. صحيح أنَّ (الظلم) هنا جاء نكرة في سياق النفي (لم): فيدل على العموم، لكنه عموم مراد به الخصوص؛ وهو خصوص أحد أنواع الظلم، وهو الشرك، فيصير العموم في أنواع الشرك، لا في أنواع الظلم كلها؛ لأن من أنواع الظلم: ظلم العبد نفسه بالمعاصي، أو ظلم العبد غيره بأنواع التعديات، ومنه ما هو ظلم من جهة حق الله- جل وعلا- بالشرك به، فهذا هو المراد بهذا العموم، فيكون عاماً في أنواع الشرك، وبهذا يحصل وجه الاستدلال من الآية، فيكون معنى الآية: ﴿ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَلَمْ يَلْبِسُوٓا إِيمَانَهُم ﴾ يعني: لم يلبسوا توحيدهم بنوع من أنواع الشرك. ﴿ أُوْلَتِكِكَ لَهُمُ ٱلْأُمْنُ وَهُم مُّهَتَدُونَ ﴾ ف(الأمن) هنا: هو الأمن التام في الدنيا، والمراد به أمن القلب وعدم حزنه على غير الله - جل وعلا - والاهتداء التام في الدنيا وفي الآخرة، وكلما وجد نقص في التوحيد بغشيان العبد بعض أنواع الظلم الذي هو الشرك، إمّا الشرك الأصغر، أو الشرك الخفي، وسائر أنواع الشرك، ونحو ذلك، ذهب منه من الأمن والاهتداء بقدر ذلك. هذا من جهة تفسير الظلم بأنه الشرك.

فإذا فَسَّرْتَ الظلم بأنه جميع أنواع الظلم- كما ذكر ذلك شيخ الإسلام ابن تيمية - فإنه يكون - على هذا التفسير - مقابلة بين الأمن والاهتداء، وبين حصول الظلم، فكلما انتفى الظلم: وُجد الأمن والاهتداء، وكلما كمل التوحيد وانتفت المعصية: عظم الأمن والاهتداء، وإذا زاد الظلم: قَلَّ الأمنُ والاهتداء بحسب ذلك.

قال: (وعن عبادة بن الصامت قال: قال رسول الله: هله «من شهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأن محمداً عبده ورسوله، وأن عيسى عبد الله ورسوله وكلمته ألقاها إلى مريم وروح منه، والجنة حق، والنارحق، أدخله الله الجنة على ما كان من العمل» أخرجاه)(١)

مناسبة هذا الحديث للباب قوله: «على ما كان من العمل ومعنى قوله: «على ما كان» يعني على الذي كان عليه من العمل ولو كان مقصراً في العمل وعنده ذنوب وعصيان، فإن لتوحيده لله، وشهادته له بالوحدانية، ولنبيه

<sup>(</sup>١) تقدم.

بالرسالة ، ولعيسى بأنه عبدالله ورسوله ، وكلمته ألقاها إلى مريم وروح منه ، ولإقراره بالغيب ، وبالبعث: إن لذلك فضلاً عظيما ، وهو: أن يدخله الله الجنة ولو كان مقصراً في العمل. فهذا الحديث فيه بيان فضل التوحيد على أهله .

قال: ولهما في حديث عتبان: «فإن الله حرَّم على النار من قال: لا إله إلا الله يبتغي بذلك وجه الله». (١)

قوله: «من قال: لا إله إلا الله» المراد بالقول هنا: القول الذي معه تمام الشروط؛ كقول النبي: هم «الحج عرفية» (٢) يعني إذا أتى ببقية الأركان والواجبات، فيكون معنى قوله هنا: «من قال: لا إله إلا الله» يعني باجتماع شروطها، وبالإتيان بلازمها.

وخرج بقوله: «يبتغي بذلك وجه الله» المنافقون؛ لأنهم حين قالوها لا يبتغون بذلك وجه الله .

وقوله: «حرم على النار»: تحريم النار في نصوص الكتاب والسنة يأتي على درجتين: الأولى: تحريم مطلق، والثانية: تحريم بعد أمد، فالتحريم المطلق يقتضي أن من حرَّم الله عليه النار تحريماً مطلقاً: فإنه لن يدخلها، إما بأن يغفر الله له، وإما بأن يكون من الذين يدخلون الجنة بلا حساب ولا عذاب، وإذا كان التحريم بعد أمد، فربما يدخلها، ثم يحرم عليه البقاء فيها، وهذا الحديث يحتمل الأول، ويحتمل الثاني.

<sup>(</sup>١) تقدم.

<sup>(</sup>٢) رواه أبو داود برقم(١٩٤٩) والترمذي(٨٨٩) والنسائي(٥/٢٥٦) وابن ماجه (٢٠١٥).

« فإن الله حرَّم على النار من قال: لا إلى الله »: يعني أنَّ الذي أتى التوحيد، وانتهى عن ضده، وكانت عنده بعض الذنوب والمعاصي، ومات من غير توبة، فهو تحت المشيئة، إن شاء الله عذبه ثم حرم عليه النار، وإن شاء الله غفر له وحرم عليه النار ابتداء.

فوجه الشاهد- إذاً - من الحديث للباب: أن هذه الكلمة ، وهي كلمة التوحيد -وسيأتي بيان معناها مفصلاً ، إن شاء الله تعالى - لما ابتغى بها صاحبها وجه الله ، وأتى بشروطها وبلوازمها تفضل الله عليه ، وأعطاه ما يستحقه من أنه حرم عليه النار. وهذا فضل عظيم ، نسأل الله - جل وعلا - أن يجعلنا من أهله.

وفي حديث أبي سعيد الخدري — الوارد بعد حديث عتبان - وفيه قول موسى - عليه السلام -: «يا رب، علمني شيئاً أذكرك وأدعوك به. قال: قل عبادك يقولون قل عبادك يقولون قل عبادك يقولون هذا» (۱) : فهذا الحديث فيه دلالة على أن أهل الفضل، والرفعة في الدين، والإخلاص والتوحيد، قد ينبهون على شيء من مسائل التوحيد؛ فهذا موسى — عليه السلام - وهو أحد أولي العزم من الرسل، وهو كليم الله - جل وعلا - أراد شيئاً يختص به غير ما عند الناس، وأعظم ما يختص به أولياء الله، وأنبياؤه، ورسله، وأولو العزم منهم هو كلمة التوحيد (لا إله إلا الله) فأراد شيئاً أخص من ذلك، فأعلم أنه لا أخص من كلمة التوحيد، فهي أفضل شيء، وهي التي دُل عليها أولو العزم من الرسل ومن دونهم من الناس.

<sup>(</sup>١) تقدم.

قال: « يا رب، كل عبادك يقولون هذا؟ قال: يا موسى، لو أن السماوات السبع وعامرهن غيري»: يعني ومن في السماوات السبع من الملائكة ومن عباد الله غير الله -جل وعلا-.

«والأرضين السبع في كفة»: يعني لو تمثلت السماوات والأرضون أجساماً، ، ووضع الجميع في ميزان له كفتان ، وجاءت (لا إله إلا الله) في الكفة الأخرى لمالت بهن (لا إله إلا الله). ف(لا إله إلا الله) كلمة توحيد فيها ثقل لميزان من قالها ، وعظم في الفضل لمن اعتقدها وما دلت عليه فلهذا قال: «مالت بهن لا إله إلا الله».

ووجه الدلالة: أنه لو تصور أن ذنوب العبد بلغت ثقل السماوات السبع، وثقل ما فيها من العباد والملائكة وثقل الأرض لكانت (لا إله إلا الله) مائلة بذلك الثقل من الذنوب، وهذا هو الذي دل عليه حديث البطاقة حيث جُعِل على أحد العصاة سجلات عظيمة، فقيل له: هل لك من عمل؟ فقال: لا، فقيل له: بلى، ثم أخرجت له بطاقة فيها (لا إله إلا الله)، فوضعت في الكفة الأخرى، فطاشت سجلات الذنوب، وثقلت البطاقة، (۱) وهذا الفضل العظيم لكلمة التوحيد، إنما هو لمن قويت في قلبه، ذلك أنها في قلب بعض العباد تكون قوية ؛ لأنه مخلص فيها مصدق، لا ريب عنده فيما دلت عليه، معتقد ما فيها، محب لما دلت عليه، فيقوى أثرها ونورها في القلب فإذا كانت كذلك: فإنها تحرق ما يقابلها من الذنوب، وأما من لم يكن من أهل تمام كذلك: فإنها تأيها، فإنه لا تطيش له سجلات الذنوب، فيكون هذا الحديث

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد (٢١٣/٢) والترمذي (٦٣٩) وقال: حديث حسن.

وحديث البطاقة يدلان على أن ( لا إله إلا الله ) لا يقابلها ذنب، ولا تقابلها خطيئة، لكن هذا في حق من كملها وحققها، بحيث لم يخالط قلبه - في معناها - ريب، ولا تردد، ومعناها مشتمل على الربوبية بالتضمن، وعلى الأسماء والصفات باللزوم، وعلى الإلهية بالمطابقة، فيكون من ينتفع بهذه الكلمة على وجه الكمال - ولو بلغت ذنوبه ما بلغت، وكانت سجلاته كثقل السماوات والأرضين السبع - هو الذي كمّل ما دلت عليه من التوحيد. وهذا معنى هذا الحديث، وحديث البطاقة، وهذا أيضاً هو الذي دل عليه الحديث الآخر الوارد في الباب نفسه عن أنس قال: سمعت رسول الله الله يقول: «قال الله تعالى: يا ابن آدم، لو أتيتني بقراب الأرض خطايا، ثم لقيتني لا تشرك بي الله تتشرك بي شيئاً لأتيتك بقرابها مغفرة» (١) وهذا من فضل التوحيد وتكفيره الذنوب.

ومناسبة هذا الحديث للباب ظاهرة، وهي: أنه من أتى بذنوب عظيمة، ولو كانت كقراب الأرض خطايا يعني كعظم وقدر الأرض خطايا، ولكنه لقي الله لا يشرك به شيئاً: لأتى الله ذلك العبد بمقدار تلك الخطايا مغفرة، وهذا لأجل فضل التوحيد، وعظم فضل الله - جل وعلا - على عباده بأن هداهم إليه، ثم أثابهم عليه.



### باب من حقق التوحيد دخل الجنة بغير حساب

وَقَوْلُ اللهِ تَعَالَى: ﴿ إِنَّ إِبْرَاهِيمَ كَانَ أُمَّةً قَانِتًا لِّلَّهِ حَنِيفًا وَلَمْ يَكُ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴾ [النحل: ١٢٠]، وقال: ﴿ وَٱلَّذِينَ هُم بِرَبِّمٍ لَا يُشْرِكُونَ ﴾ [المؤمنون: ٥٩]. عن حصين بن عبد الرحمن، قال: كنت عند سعيد بن جبير، فقال: أيكم رأى الكوكب الذي انقضَّ البارحة؟ فقلت: أنا، ثم قلت: أما إنى لم أكن في صلاة، ولكني لدغت، قال: فما صنعت؟ قلت: ارتقيت، قال: فما حملك على ذلك؟ قلت: حديث حدثناه الشعبي، قال: وما حدثكم؟ قلت: حدثنا عن بريدة بن الحصيب أنه قال: «لا رقية إلا من عين أو حمة»، قال: قد أحسن من انتهى إلى ما سمع، ولكن حدثنا ابن عباس عن النبي ﷺ أنه قال: «عرضت على الأمم فرأيت النبي ومعه الرهط، والنبي ومعه الرجل والرجلان، والنبي وليس معه أحد، إذ رفع لي سواد عظيم فظننت أنهم أمتي، فقيل لي: هذا موسى وقومه، فنظرت، فإذا سواد عظيم، فقيل لي: هذه أمتك، ومعهم سبعون ألضا يدخلون الجنة بغير حساب ولا عذاب، ثم نهض فدخل منزله. فخاض الناس في أولئك، فقال بعضهم: فلعلهم الذين صحبوا رسول الله على، وقال بعضهم: فلعلهم الذين ولدوا في الإسلام، فلم يشركوا بالله شيئا، وذكروا أشياء. فخرج عليهم رسول الله ﷺ فأخبروه. فقال: «هم الذين لا يسترقون، ولا يكتوون، ولا يتطيرون، وعلى ربهم يتوكلون» فقام عكاشة بن محصن فقال: يا رسول الله ادع الله أن يجعلني منهم، فقال: «أنت منهم» ثم قام رجل آخر، فقال: ادع الله أن يجعلني منهم، فقال: «سبقك بها عكاشة»(1).

#### فيه مسائل:

الأولى: معرفة مراتب الناس في التوحيد.

الثانية: ما معنى تحقيقه.

الثالثة: ثناؤه سبحانه على إبراهيم بكونه لم يك من المشركين.

الرابعة: ثناؤه على سادات الأولياء بسلامتهم من الشرك.

الخامسة: كون ترك الرقية والكِّيِّ من تحقيق التوحيد.

السادسة: كون الجامع لتلك الخصال هو التوكل.

السابعة: عمق علم الصحابة لمعرفتهم أنهم لم ينالوا ذلك إلا بعمل.

الثامنة: حرصهم على الخير.

التاسعة: فضيلة هذه الأمة بالكُمْية والكيفية.

العاشرة: فضيلة أصحاب موسى.

الحادية عشرة: عرض الأمم عليه -عليه الصلاة والسلام-.

الثانية عشرة: أن كل أمةٍ تُحشر وحدها مع نبيها.

الثالثة عشرة: قلة من استجاب للأنبياء.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري(٣٤١٠) و(٥٧٠٥) و(٥٧٥٢) و(٦٤٧٢) و(٦٥٤١) ومسلم (٢٢٠).

الرابعة عشرة: أن من لم يجبه أحدٌ يأتي وحده.

الخامسة عشرة: ثمرة هذا العلم، وهو عدم الأغترار بالكثرة، وعدم الزهد في القلة.

السادسة عشرة: الرخصة في الرقية من العين والحُمّة.

السابعة عشرة: عمق علم السلف لقوله "قد أحسن من انتهى إلى ما سمع ولكن كذا وكذا". فعُلِم أن الحديث الأول لا يخالف الثاني.

الثامنة عشرة: بُعد السلف عن مدح الإنسان بما ليس فيه.

التاسعة عشرة: قوله "أنت منهم" عَلَمٌ من أعلام النبوة.

العشرون: فضيلة عُكَّاشة.

الحادية والعشرون: استعمال المعاريض.

الثانية والعشرون: حُسْنُ خُلُقِه- صلى الله عليه وسلم-.

### الشرح:

هذا الباب هو: «باب من حقق التوحيد دخل الجنة بغير حساب» وقد ذكر في الباب قبله فضل التوحيد، وما يكفر من الذنوب، وهذا الباب أرفع رتبة من بيان فضل التوحيد فإن فضل التوحيد يشترك فيه أهله، وأهل التوحيد هم أهل الإسلام، ولاشك أن لكل مسلم نصيباً من التوحيد، فيكون له- تبعا لذلك- نصيب من فضل التوحيد، وتكفير الذنوب، أما خاصة هذه الأمة فهم الذين حققوا التوحيد؛ ولهذا عطف هذا الباب على الذي قبله ؛ لأنه أخص. وتحقيق التوحيد هو مدار هذا الباب، وتحقيقه بمعنى تحقيق

الشهادتين (لا إله إلا الله محمد رسول الله) ومعنى تحقيق الشهادتين: تصفية الدُّين من شوائب الشرك والبدع والمعاصي، فصار تحقيق التوحيد يرجع إلى ثلاثة أشياء:

الأول: ترك الشرك بأنواعه: الأكبر، والأصغر، والخفي.

والثاني: ترك البدع بأنواعها .

الثالث: ترك المعاصى بأنواعها.

فيكون تحقيق التوحيد على هذا على درجتين: درجة واجبة، ودرجة مستحبة، وعليها يكون الذين حققوا التوحيد على درجتين أيضاً، فالدرجة الواجبة: أن يترك ما يجب تركه من الأشياء الثلاثة التي ذكرت، فيترك الشرك خفيه وجليه، صغيره وكبيره، ويترك البدع، ويترك المعاصي، هذه درجة واجبة.

والدرجة المستحبة في تحقيق التوحيد - وهي التي يتفاضل فيها الناس من المحققين للتوحيد أعظم تفاضل - هي ألا يكون في القلب شيء من التوجه أو القصد لغير الله - جل وعلا - يعني: أن يكون القلب متوجها إلى الله بكليته ، ليس فيه التفات إلى غير الله ، فيكون نطقه لله ، وفعله وعمله لله ، بل وحركة قلبه لله - جل جلاله - ، وقد عبر عنها بعض أهل العلم - أعني هذه الدرجة المستحبة - بقوله: أن يترك ما لا بأس به حذراً مما به بأس ، يعني: في مجال أعمال القلوب ، وأعمال اللسان ، وأعمال الجوارح.

فإذاً رجع تحقيق التوحيد الذي هذا فضله- وهو أن يدخل أهله الجنة بغير حساب، ولا عذاب- رجع إلى تينك المرتبتين، وتحقيقه تحقيق الشهادتين: (لا إله إلا الله محمد رسول الله)؛ لأن في قوله، (لا إله إلا الله) الإتيان

بالتوحيد، والبعد عن الشرك بأنواعه، ولأن في قوله: (أشهد أن محمداً رسول الله) البعد عن المعصية، والبعد عن البدع؛ لأن مقتضى الشهادة بأن محمداً رسول الله: أن يُطاع فيما أمر، وأن يصدَّق فيما أخبر، وأن يُجتنب ما عنه نهى وزجر، وألا يُعبد الله إلا بما شرع، فمن أتى شيئاً من المعاصي والذنوب، أو البدع ثم لم يتب منها، أو لم تُكفَّر له، فإنه لم يحقق التوحيد الواجب، وإذا لم يأت شيئاً من البدع، ولكن حسنها بقلبه، أو قال: لا شيء فيها؛ فإن حركة قلب من هذا شأنه لما كانت في غير تحقيق التوحيد، وفي غير تحقيق شهادة أن محمداً رسول الله: فإنه لا يكون من أهل تحقيق التوحيد، وكذلك أهل الشرك بأنواعه ليسوا من أهل تحقيق التوحيد. وأما مرتبة الخاصة ورضوانه.

واستدل الشيخ في «باب من حقق التوحيد دخل الجنة بغير حساب» بآيتين وبحديث، أما الآية الأولى فهي قول الله تعالى ﴿ إِنَّ إِبْرَاهِيمَ كَانَ أُمَّةً وَكُونَ ﴾ [النحل: ١٢٠] وهذه الآية فيها الدلالة على أن إبراهيم عليه السلام كان محققا للتوحيد.

وجه الدلالة: أن الله- جل وعلا- وصفه بصفات:

الأولى: أنه كان ﴿ أُمَّةً ﴾، والأمة: هو الإمام الذي جمع جميع صفات الكمال البشري وصفات الخير، وهذا يعني أنه لم ينقص من صفات الخير شيئا، وهذا هو معنى تحقيق التوحيد. والأمة تطلق في القرآن إطلاقات، فمن

تلك الإطلاقات: أن يكون معنى الأمة الإمام المقتدى به في الخير، وسمِّي أمَّة ؛ لأنه يقوم مقام أمة في الاقتداء ؛ ولأن من سار على سيْره يكون غير مستوحش ولا متردد ؛ لأنه ليس مع واحد فقط ، وإنما هو مع أمة.

الوصف الثاني الذي فيه تحقيق التوحيد: أنه قال: ﴿ قَانِتَا لِلّهِ حَنِيفًا ﴾، وهاتان الصفتان: —القانت، والحنيف - متلازمتان؛ لأن القنوت لله معناه: دوام الطاعة لله - جل وعلا — وملازمتها، فهو ملازم لطاعة الله - جل وعلا — ولأن "الحنيف" — كما يقول العلماء -: هو ذو الحنف وهو الميل عن طريق المشركين، فالحنيف هو المائل عن طريق المشركين، المائل عن هدي وسبيل المشركين، فصارت عنده ديمومة وقنوت وملازمة للطاعة وبُعْد عن سبيل المشركين، ومعلوم أن سبيل المشركين الذي صار إبراهيم عليه السلام حنيفاً، أي مائلا بعيداً عنه -: معلوم أنه يشتمل على الشرك، والبدعة، والمعصية، فهذه الثلاث هي أخلاق المشركين: الشرك، والبدعة، والمعصية، من غير إنابة، ولا استغفار.

قال ﴿ وَلَمْ يَكُ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴾ :

وقوله: ﴿ وَلَمْ يَكُ ﴾ كانت في الأصل: يكن، ويجوز في حالة الجزم بشروط - حذف نون (يكن) ؛ كما في الآية السابقة. وكما في قوله تعالى - في سورة النحل - : ﴿ وَلَا تَحْزَنُ عَلَيْهِمْ وَلَا تَكُ فِي ضَيْقٍ مِّمًا يَمْكُرُونَ ﴾ النحل: ١٢٧] ويجوز إثباتها كما في قوله تعالى: ﴿ وَلَا تَكُن فِي ضَيْقٍ مِّمًا يَمْكُرُونَ ﴾ في سورة النمل [النمل: ٧٠].

فإثبات النون و حذفها وجهان جائزان في اللغة- بشروطه المعروفة-.

وقوله تعالى: ﴿ مِنَ ٱلْمُشَرِكِينَ ﴾: المشركين: جمع تصحيح لـ (المشرك)، والمشرك اسم فاعل الشرك، و (أل) - كما هو معلوم في العربية - إذا دخلت على اسم الفاعل أو اسم المفعول فإنها تكون موصولة، كما قال ابن مالك في الألفية:

وصفة صريحة صلة أل وكونها بمعرب الأفعال قل والاسم الموصول عند الأصوليين يدل على العموم، فيكون معنى قوله والأسم الموصول عند الأصوليين ها أنه لم يك فاعلاً للشرك بأنواعه، ولم يك منهم.

ودل قوله - أيضاً - ﴿ وَلَمْ يَكُ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴾ على أنه ابتعد عنهم، لأن امِنْ) تحتمل أن تكون المباعدة بالأجسام، ويحتمل أن تكون بيانية، فتكون المباعدة بمعنى الشرك. فالمقصود: أن الشيخ - رحمه الله استحضر هذه المعاني من الآية فدلته على أنها في تحقيق التوحيد.

قال- جل وعلا -: ﴿ إِنَّ إِبْرَاهِيمَ كَانَ أُمَّةً قَانِتًا تِلَّهِ حَنِيفًا وَلَمْ يَكُ مِنَ آلَمُ مَّرِكِينَ ﴾ ذلك لأن من جَمَع تلك الصفات فقد حقق التوحيد، ومن حقق التوحيد دخل الجنة بغير حساب.

وقد فسَّر إمام الدعوة المصنف- الشيخ: محمد بن عبد الوهاب، هذه الآية من أواخر سورة النحل، فقال- رحمه الله-: ﴿ إِنَّ إِبْرَاهِ يِمَ كَانَ أُمَّـةً ﴾،

لئلا يستوحش سالك الطريق من قلة السالكين، ﴿ قَانِتًا لِّلَهِ ﴾لا للملوك، ولا للتجار المترفين، ﴿ حَنِيفًا ﴾لا يميل يميناً، ولا شمالاً، كحال العلماء المفتونين ﴿ وَلَمْ يَكُ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴾ خلافاً لمن كثّر سوادهم، وزعم أنه من المسلمين. وهو من التفاسير الرائقة الفائقة البعيدة المعاني ﴿ وَمَا يُلَقَّلُهَاۤ إِلّا ٱلَّذِينَ صَبَرُواْ وَمَا يُلَقَّلُهَاۤ إِلّا ٱلَّذِينَ صَبَرُواْ وَمَا يُلَقَّلُهَاۤ إِلّا ٱلَّذِينَ صَبَرُواْ

ثم قال بعد ذلك: (وقوله: ﴿ وَٱلَّذِينَ هُم بِرَبِّهِمْ لَا يُشْرِكُونَ ﴾ [المؤمنون: ٥٩]): وهذه الآيات في سورة المؤمنون، وهي في مدح خاصة المؤمنين.

ووجه الاستدلال من الآية على الباب: أن الله قال: ﴿ وَٱلَّذِينَ هُم بِرَبِّهِمْ لَا يُشْرِكُونَ ﴾ نفي للشرك، وقد ذكرنا من قبل أن النفي إذا تسلط على الفعل المضارع، فإنه يفيد عموم المصدر الذي يدل عليه الفعل، فكأنه - جل وعلا - قال: والذين هم بربهم لا يفعلون شركاً، أو لا يشركون لا بشرك أكبر، ولا أصغر، ولا خفى.

والذي لا يشرك هو الموحد، فصار عندنا لا زم، وهو أن من لم يشرك بالله أيَّ نوعٍ من الشرك، فإنه ما ترك الشرك إلا لتوحيده، قال العلماء: قدم هنا قوله: ﴿ بِرَبِّهِم ﴾ في قوله: ﴿ وَٱلَّذِينَ هُم بِرَبِّهِم لَا يُشَرِكُونَ ﴾، لأن الربوبية تستلزم العبودية، فصار عدم الإشراك في الربوبية معناه عدم الإشراك في الطاعة، وعدم الإشراك في العبودية وهذا وصف الذين حققوا التوحيد؛ لأنه

يلزم من عدم الإشراك: ألا يُشرِك هواه؛ لأن المرء إذا أشرك هواه: أتى بالبدع، أو أتى بالمعصية، فصار نفي الشرك نفياً للشرك بأنواعه، ونفياً للبدعة، ونفياً للمعصية، وهذا هو تحقيق التوحيد لله - جل وعلا-.

فالآية - إذاً - دالة على ما ترجم له الإمام - رحمه الله - بقوله: «باب من حقق التوحيد دخل الجنة بغير حساب».

أما الحديث فطويل، وموضع الشاهد منه قوله عليه الصلاة والسلام: «فنظرت، فإذا سواد عظيم، فقيل لي: هذه أمتك، ومعهم سبعون ألفاً يدخلون الجنة بغير حساب ولا عذاب»، ثم نهض فدخل منزله. فخاض الناس في أولئك، فقال بعضهم: فلعلهم الذين صحبوا رسول الله في. وقال بعضهم: فلعلهم الذين ولدوا في الإسلام، فلم يشركوا بالله شيئاً، وذكروا أشياء، فخرج عليهم رسول الله فأخبروه. فقال: «هم الذين لا يسترقون، ولا يكتوون، ولا يتطيرون، فأخبروه. فقال: «هم الذين لا يسترقون، ولا يكتوون الجنة بغير حساب ولا عذاب، وهذه صفة من صفاتهم، وتلك الصفة خاصة بهم، لا يلتبس أمرهم بغيرهم ؛ لأن هذه الصفة كالشامة يعرفون بها. فَمَنْ هم الذين حقوا التوحيد؟ الجواب في قوله: «هم الذين لا يسترقون، ولا يكتوون، ولا يكتون، ولا يكتون، ولا يكتون،

أنهم «لا يسترقون»: ومعنى يسترقون: يعني لا يطلبون الرقية ؛ لأن الطالب للرقية يكون في قلبه ميل للراقي ، حتى يرفع ما به من جهة السبب. وهذا النفي الوارد في قوله: «لا يسترقون» ؛ لأن الناس في شأن الرقية تتعلق

قلوبهم بها جدا أكثر من تعلقهم بالطب ونحوه ، فالعرب في الجاهلية وهكذا هو حال أكثر الناس لهم تعلق بالرقية ، فالقلب يتعلق بالراقي ، ويتعلق بالرقية ؛ وهذا ينافي كمال التوكل على الله جل جلاله -. وأما ما جاء في بعض الروايات أنهم: «الذين لا يرقون» فهذا غلط ؛ وهو لفظ شاذ ، لأن الراقي محسن إلى غيره ، والصواب ما جاء في هذه الرواية من أنهم «الذين لا يسترقون» يعني: الذين لا يطلبون الرقية ؛ وذلك لأن طالب الرقية يكون في قلبه ميل إلى هذا الذي رقاه وإلى الرقية ، ونوع توكل ، أو نوع استرواح لهذا الذي يرقي أو للرقية .

ثم قال: «ولا يكتوون»: والكي مكروه في أصله ؛ لأن فيه تعذيبا بالنار، مع أنه مأذون به شرعا، لكن فيه كراهة. والعرب تعتقد أن الكي يحدث المقصود دائما ؛ فلهذا تتعلق قلوبهم بالكي. فصار تعلق القلب بهذا الكي من جهة أنه سبب يؤثر دائما، ومعلوم أن الكي يؤثر - بإذن الله جل وعلا -: إذا اجتمعت الأسباب، وانتفت الموانع. فالنفي لأجل أن في الكي بخصوصه ما يتعلق الناس به من أجله.

ثم قال: «ولا يتطيرون»: والطيرة شيء يعرض على القلب من جراء شيء يحدث أمامه ؛ فيجعله يقدم على أمر، أو يحجم عنه، وهذه صفة من لم يكن التوكل في قلبه عظيما.

ثم قال بعدها: «وعلى ربهم يتوكلون»: وهي جامعة للصفات السابقة. وهذه الصفات ليس المقصود منها أن الذين حققوا التوحيد لا يباشرون الأسباب، كما فهمه بعضهم، وأن الكمال ألا يباشر سببا البتة، أو ألا يتداوى

البتة! وهذا غلط؛ لأن النبي الله رُقي؛ (۱) ولأنه عليه الصلاة والسلام تداوى وأمر بالتداوي، (۲) وأمر أيضاً بعض الصحابة بأن يكتوي، (۳) ونحو ذلك فليس في الحديث أن أولئك لا يباشرون الأسباب مطلقاً، أو لا يباشرون أسباب الدواء، وإنما فيه ذكر لهذه الثلاث بخصوصها، لأنه يكثر تعلق القلب والتفاته إلى الراقي، أو إلى الكي، أو الكاوي، أو إلى التطير، ففيها إنقاص من مقام التوكل. أما التداوي: فهو مشروع، وهو: إمّا واجب، أو مستحب، وقد يكون في بعض الأحوال مباحاً، وقد قال النبي الله : «تداووا عبد الله ولا تتداووا بحرام» فالمقصود من هذا: أن التداوي ليس خارماً لتحقيق التوحيد، ولكن الذي هو من صفة أهل تحقيق التوحيد أنهم لا يسترقون بخصوص الرقية، ولا يكتوون بخصوص الكي، ولا يتطيرون، وأما ما عدا ذلك مما أذن به، فلا يدخل فيما يختص به أهل تحقيق التوحيد.

والأظهر - عندي - أن قوله في هذا الحديث «لا يسترقون ولا يكتوون ولا يتطيرون» أنه مخصوص بهذه الثلاثة.

قال: (فقام عكاشة بن محصن فقال: يا رسول الله، ادع الله أن يجعلني منهم، فقال: «أنت منهم» ثم قام رجل آخر، فقال: ادع الله أن يجعلني منهم، فقال: «سبقك بها عكاشة» ): هذا فيه دليل على

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم(٢١٨٦) والترمذي(٩٧٢).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد(٤/٢٧٨) والترمذي(٢٠٣٩).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٥٦٨٠) و(٥٦٨١).

<sup>(</sup>٤) أخرجه أبو داود (٣٨٧٤) والترمذي (٢٠٤٥).

أن أهل تحقيق التوحيد قليل وليسوا بكثير، ولهذا جاء عددهم في هذا الحديث بأنهم سبعون ألفاً، وقد جاء في بعض الروايات عند الإمام أحمد وعند غيره بأن الله - جل وعلا - أعطى النبي علم مع كل ألف من السبعين سبعين ألفاً (۱) فيكون العدد قرابة خمسة ملايين من هذه الأمة، فإن كان ذلك الحديث صحيحاً - وقد صحح إسناده بعض أهل العلم - فإنه لا يكون للعدد في هذا الحديث مفهوم، أو كان ذلك قبل سؤال النبي أن يُزاد في عدد أولئك الذين حققوا التوحيد. فإن قيل: ما معنى أن يُزاد في عددهم؟ فالجواب: أن الله - جل وعلا - يَمُن على أناس من هذه الأمة - غير السبعين ألفاً - من سيأتون بَعْدُ، فيوفقهم لعمل تحقيق التوحيد؛ فالله - جل وعلا - هو الذي يوفق، وهو الذي يهدي، ثم هو الذي يجازي. فما أعظمه من محسن، بر، كريم، رحيم.



<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد في المسند(٢/٩٥٣) والبيهقي في الشعب (١٦).

# باب الخوف من الشرك

وقول الله-عزوجل-: ﴿إِنَّ ٱللهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشَرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَآءً ﴾ [الساء:٨١و٢١] وقال الخليل-عليه السلام-: ﴿ وَٱجْنُبِنِي وَبَنِي أَن نَّعْبُدَ ٱلْأَصْنَامَ ﴾ [إراهيم:٣٥]. وفي الحديث: «أخوف ما أخاف عليكم الشرك الأصغر» فسئل عنه قال: «الرياء» . (۱) وعن ابن مسعود هان رسول الله هاقال: « من مات، وهو يدعو من دون الله ندأ، دخل النار» (۲) رواه البخاري. ولمسلم عن جابر هان رسول الله لا يشرك به شيئاً دخل الجنة، ومن لقيه يشرك به شيئاً دخل الجنة، ومن لقيه يشرك به شيئاً دخل النار» (۱)

### فيه مسائل:

الأولى: الخوف من الشرك.

الثانية: أَنَ الرِّياءَ مِنَ الشُّرْكِ.

الثالثة: أنه من الشرك الأصغر.

الرابعة: أنه أخوفُ ما يُخاف منه على الصالحين.

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد ٥/٨٢٨ و ٤٢٩ و الطبراني في" الكبير"(٤٣٠١) وحسنه إلحافظ في "بلوغ المرام"(٣٠٢).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري(٤٤٩٧) و(٦٦٨٣).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم (٩٣).

الخامسة: قُرْب الجنة والنار.

السادسة: الجمع بين قريهما في حديث وإحد.

السابعة: أنه مَنْ لقيه لا يشرك به شيئاً؛ دخل الجنة. ومن لقيه يشرك به شيئاً دخل النار، ولو كان من أعبد الناس.

الثامنة: المسألة العظيمة: سؤال الخليل له ولبنيه وقاية عبادة الأصنام. التاسعة: اعتباره بحال الأكثر لقوله: (رب إنهن أضللن كثيراً من الناس).

العاشرة: فيه تفسير "لا إله إلا الله"، كما ذكره البخاري.

الحادية عشرة: فضيلة من سَلِمَ من الشرك.

### الشرح:

كل من حقق التوحيد فلا بد أن يخاف من الشرك ؛ ولهذا كان سيّد المحققين للتوحيد محمد عليه الصلاة والسلام - يُكثر من الدعاء بأن يبعد عنه الشرك ، وكذلك كان إبراهيم - عليه السلام - يكثر من الدعاء ؛ لئلا يدركه الشرك ، أو عبادة الأصنام.

فمناسبة هذا الباب لما قبله ظاهرة، وهي أن تحقيق التوحيد عند أهله لا بُدَّ أن يقترن معه الخوف من الشرك، وقَلَّ من يكون مخاطراً بتوحيده أو غير خائف من الشرك، ويكون مع هذا على مراتب الكمال، بل لا يوجد. فكل محقق للتوحيد، وكل راغب فيه حريص عليه: يخاف من الشرك، وإذا خاف من الشرك، فإن الخوف الذي هو فزع القلب وهلعه، يجعل العبد حريصا كل الحرص على البعد عن الشرك والهروب منه. والخوف من الشرك يثمر ثمرات منها:

- أن يكون متعلماً للشرك بأنواعه ، حتى لا يقع فيه.
- ومنها أن يكون متعلماً للتوحيد بأنواعه، حتى يقوم في قلبه الخوف من الشرك ويعظُم، ويستمر على ذلك.
- ومنها أن الخائف من الشرك يكون قلبه دائم الاستقامة على طاعة الله مبتغياً مرضاة الله فإن عصى، أو غفل كان استغفار استغفار من يعلم عظم شأن الاستغفار ، وعظم حاجته للاستغفار ؛ لأن الناس في الاستغفار أنواع ، شأن الاستغفار ، وعظم حق الله جل وعلا وسعى في تحقيق التوحيد وتعلم ذلك ، وسعى في الهرب من الشرك: فإنه إذا غفل وجد أنه أشد ما يكون حاجة إلى الاستغفار ، ولأجل صلاح هذا بوب الشيخ -رحمه الله هذا الباب الذي عنوانه (باب الخوف من الشرك )، فكأنه يقول لك: إذا كنت تخاف من الشرك كما خاف منه إبراهيم عليه السلام وعرفت ما توعد الله به أهل الشرك من أنه لا يغفر لهم شركهم ، فينبغي لك أن تعلم وأن تتعلم ما سيأتي وهذا الكتاب ؛ فإن هذا الكتاب موضوع لتحقيق التوحيد ، وللخوف من الشرك ، والبعد عنه ، فما بعد هَلُنُين البابينُ: (باب من حقق التوحيد ) و(باب الخوف من الشرك ) تفصيل لهاتين المسألتين العظيمتين اللتين هما: تحقيق التوحيد ، والخوف من الشرك ) تفصيل لهاتين المسألتين العظيمتين اللتين هما: تحقيق التوحيد ، والخوف من الشرك ) تفصيل لهاتين المسألتين العظيمتين اللتين هما: تحقيق التوحيد ، والخوف من الشرك ) ببيان معناه وبيان أنواعه .

وقد ذكرنا فيما سبق أن الشرك هو: إشراك غير الله معه في أي نوع من أنواع العبادة، وقد يكون أكبر، وقد يكون أصغر، وقد يكون خفياً.

قال الشيخ- رحمه الله -: ( وقول الله- عز وجل -: ﴿ إِنَّ ٱللهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ عَ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَالِكَ لِمَن يَشَآءُ ﴾ [النساء: ١١٦٥ [١١]).

والمغفرة هي: الستر لما يُخاف وقوع أثره، ويقال في اللغة: غفر: إذا ستر، ومنه سُمِّي ما يوضع على الرأس مغفراً؛ لأنه يستر الرأس، ويقيه الأثر المكروه من وقع السيف ونحوه، فمادة (المغفرة) راجعة إلى ستر الأثر الذي يُخاف منه، والشرك و المعصية لهما أثرهما إما في الدنيا وإما في الآخرة أو فيهما جميعاً. وأعظم ما يُمَنُّ به على العبد أن يغفر ذنبه، وذلك بأن يستر عليه، ويُمحى عنه أثره، فلا يؤاخذ به في الدنيا، ولا يعاقب عليه في الآخرة، فلولا المغفرة لهلك الناس.

ومعنى قوله -جل وعلا- في هذه الآية ﴿ لَا يَغْفِرُ ﴾ أي: أبداً، فقوله: ﴿ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ ﴾ هذا وعيد بأنه -تعالى- لم يجعل مغفرته لمن أشرك به. وقد قال العلماء في قوله: ﴿ إِنَّ ٱللَّهُ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ ﴾ إن في هذه الآية دليلا على أن المغفرة لا تكون لمن أشرك شركاً أكبر، أو أشرك شركاً أصغر، فإن الشرك لا يدخل تحت المغفرة، بل يكون بالموزانة، فهو لا يغفر إلا بالتوبة، فمن مات على ذلك غير تائب فهو غير مغفور له ما فعله من الشرك، وقد يغفر الله -تعالى - غير الشرك كما قال ﴿ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَالِكَ لِمَن يَشَاءً مَن هُ فَجعلوا الآية دليلاً على أن الشرك الأكبر والأصغر لا يدخل تحت المشيئة.

وجه الاستدلال من الآية: أن (أن) في قوله-تعالى-: ﴿ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ > ﴾ موصول حرفي، فتؤول مع الفعل الذي بعدها- وهو "يشرك" بمصدر -كما هو معلوم-، والمصدر نكرة وقع في سياق النفي، وإذا وقعت النكرة في سياق النفي عمت، قالوا: فهذا يدل على أن الشرك الذي نفسي هنا يعم الأكبر، والأصغر، و الخفي، فكل أنواع الشرك لا يغفرها الله- جل وعلاو ذلك لعظم خطيئة الشرك؛ لأن الله- جل وعلا- هو الذي خلق، ورزق، وأعطى، وهو الذي تفضل، فكيف يتوجه القلب عنه إلى غيره ؟! لا شك أن هذا ظلم في حق الله- جل وعلا- ولذلك لم يغفر. وهذا اختيار شيخ الإسلام ابن تيمية، وأكثر علماء الدعوة.

وقال آخرون من أهل العلم: إن قوله هنا: ﴿ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ به ـ ﴾ دال على العموم، لكنه عموم مراد به خصوص الشرك الأكبر، فالمقصود بالشرك في قوله: ﴿ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ > ﴾ هو: الشرك الأكبر فقط دون غيره، وأما ما دون الشرك الأكبر فإنه يكون داخلا تحت المشيئة، فيكون العموم في الآية مرادا به الخصوص، لأنه غالبا ما يرد في القرآن هذا اللفظ -: ﴿ أَن يُشْرَكَ بِهِ > ﴾ ونحو ذلك، ويراد به الشرك الأكبر دون الأصغر، وهذا في الغالب- كما سبق - ، فالشرك غالبا ما يطلق في القرآن على الأكبر دون الأصغر، ومن شواهد ذلك، قوله - جل وعلا -: ﴿ وَقَالَ ٱلْمَسِيحُ يَسَنِي َ إِسْرَاءِيلَ آعْبُدُواْ ٱللَّهَ رَبِّي وَرَبَّكُمْ ۚ إِنَّهُ مَن يُشْرِكُ بِٱللَّهِ فَقَدْ حَرَّمَ ٱللَّهُ عَلَيْهِ ٱلْجَنَّةَ وَمَأْوَنَهُ ٱلنَّارُ وَمَا لِلظَّلِمِينَ مِنْ أَنصَارِ ﴾ ، فقول في الآية: ﴿ يُشْرَكَ ﴾ هو - أيضا-: فعل داخل في سياق الشرط؛ فيكون عاما، لكن هل يدخل فيه الشرك الأصغر والخفي ؟؟ الجواب: أنه لا يدخل بالإجماع ؟ لأن تحريم الجنة، وإدخال النار، والتخليد فيها، إنما هو لأهل الموت على الشرك الأكبر، فدلنا ذلك على أن المراد بقوله: ﴿ إِنَّهُ مَن يُشْرِكُ بِٱللَّهِ فَقَدُ حَرَّمَ ٱللَّهُ عَلَيْهِ ٱلنَّهُ وَمَأُولُهُ ٱلنَّارُ وَمَا لِلظَّلِمِينَ مِنْ أَنصَارٍ ﴾ [المائدة: ٢٧] أهل الإشراك بالله الشرك الأكبر، فلم يدخل فيه الأصغر، ولم يدخل ما دونه من أنواع الأصغر.

فيكون المفهوم -إذاً- من آيتي سورة النساء كالمفهوم من آية سورة المائدة، ونحوها، وهذا كقوله في سورة الحبج ﴿ وَمَن يُشْرِكُ بِٱللَّهِ فَكَأَنَّمَا خَرَّ مِنَ السَّمَآءِ فَتَخْطَفُهُ ٱلطَّيْرُ أَوْ تَهْوِى بِهِ ٱلرِّحُ فِي مَكَانٍ سَحِيقٍ ﴾ [الحج: ١٦]، فهذا ونحوه واردٌ في الشرك الأكبر.

فيكون - على هذا القول - المراد بما نُفي هنا في قوله: ﴿ لاَ يَغْفِرُ أَن ﴾ الشرك الأكبر. ولما كان اختيار إمام الدعوة، كما هو اختيار عدد من المحققين: كشيخ الإسلام: ابن تيمية، وابن القيم وغيرهما أن العموم هنا شامل لأنواع الشرك: الأكبر، والأصغر، والخفي، كان الاستدلال بهذه الآية صحيحاً؛ لأن الشرك أنواع، وإذا كان الشرك بأنواعه لا يُغفر، فهذا يوجب الخوف منه أعظم الخوف، فإذا كان الشرك الأصغر: كالحلف بغير الله، وتعليق التميمة، والحلقة، والخيط، و نحو ذلك من أنواع الشرك الأصغر، كقولك: ما شاء الله وشئت، ونسبة النعم إلى غير الله، إذا كان ذلك لا يُغفر فإنه يوجب أعظم الخوف كالشرك الأكبر.

وإذا كان كذلك، فيقع في الخوف من الشرك مَنْ هم على غير التوحيد، كمَنْ يعبدون غير الله، ويستغيثون بغير الله، ويتوجهون إلى غيره، ويذبحون وينذرون لغيره، ويحبون غير الله محبة العبادة، ويرجون غير الله رجاء العبادة، ويخافون خوف السر من غير الله، إلى غير ذلك من ألوان الشرك، فيكون هؤلاء أولى بالخوف من الشرك؛ لأنهم وقعوا فيما اتُفِقَ عليه: أنه لا يغفر. كما يقع في الخوف من الشرك أهل الإسلام الذين قد يقعون في بعض أنواع الشرك الخفى، أو الشرك الأصغر بأنواعه، وهم لا يشعرون، أو وهم لا يحذرون.

فإذا علم العبد المسلم أن الشرك بأنواعه لا يغفر، وأنه مؤاخذ به، وأن الصلاة إلى الصلاة إلى الصلاة ، والجمعة إلى الجمعة ، ورمضان إلى رمضان: لا تكفر ذنب الوقوع في الشرك الأصغر، فيجب أن يعظم في قلبه الخوف منه. فإن قيل : فبماذا يُغفر إذاً؟ فالجواب: أنه لا يغفر إلا بالتوبة فقط، فإن لم يتب فتمّة الموازنة بين الحسنات و السيئات، ولكن ما ظنكم بسيئة فيها التشريك بالله مع حسنات؟ فمن ينجو من ذلك؟!! لاريب أنه لا ينجو إلا من عظمت حسناته ، فزادت على سيئة ما وقع فيه من أنواع الشرك. ولا شك أن هذا يوجب الخوف الشديد من الشرك بعامة ؛ لأن المرء يكون على خطر عظيم إذا ورنت حسناته وسيئاته ، ثم كان في سيئاته نوع من أنواع الشرك ، لأن من المعلوم أن الشرك بأنواعه من حيث الجنس أعظم من كبائر الأعمال المعروفة.

فوجه الاستدلال من آية النساء وهي قوله - جل وعلا -: ﴿ إِنَّ ٱللهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ > ﴾ أن فيها عموماً يشمل أنواع الشرك جميعاً، وأنها كلها لا تغفر، فيكون ذلك موجباً للخوف من الشرك، وإذا وقع أو حصل الخوف

والوجل من الشرك في القلب، فإن العبد سيحرص على معرفة أنواعه حتى لا يقع فيه، ويطلب معرفة أصنافه وأفراده، حتى لا يقع فيها، وحتى يحلُر أحبابه ومن حوله منها؛ لذلك كان أحب الخلق، أو أحب الناس، وخير الناس للناس: من يحذرهم من هذا الأمر، ولو لم يشعروا به ولو لم يعقلوه قال -جل وعلا -: ﴿ كُنتُمْ خَيْرَأُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ ﴾ الل عمران: ١١٠، لأنهم يدلون الخلق على ما ينجيهم، فالذي يحب للخلق النجاة هو الذي يحذِّرهم من الشرك بأنواعه، ويدعوهم إلى التوحيد بأنواعه ؛ لأن هذا أعظمُ ما يُدعى إليه ؛ ولهذا لما حصل من بعض القرى في زمن إمام الدعوة تردد وشك ورجوع عن مناصرة الدعوة، وفَهُم ما جاء به الشيخ- رحمه الله- وكتبوا للشيخ وغلَّظوا له القول، وقالوا: إن ما جئت به ليس بصحيح، وإنك تريد كذا وكذا -لما حصل منهم ذلك، أجابهم بكتاب قال في آخراه -بعد أن شرح التوحيد وضدَّه، ورغّب، ورهّب -: ولو كنتم تعقلون حقيقة ما دعوتكم إليه لكنت أغلى عندكم من آبائكم وأمهاتكم وأبنائكم، ولكنكم قوم لا تعقلون. انتهى كلامه -رحمه الله-. وهو كلامٌ صحيح، ولكن لا يعقله إلا من عرف حق الله- جل وعلا- فرحمة الله على هذا الإمام، وأجزل له المثوبة، وجزاه عنا وعن المسلمين خير الجزاء، ورفع درجته في المهديين، والنبيين، والصالحين.

ثم ساق الشيخ- رحمه الله- بعد هذه الآية قولَ الله- جل وعلا -: ﴿ وَاَجْنُبُنِي وَبَنِي اَن نَعْبُدَ اللَّأَصْنَامَ ﴾ [إبراهيم: ٣٥]، وصاحب هذه
الدعوة هو إبراهيم- عليه السلام-، ومَرَّ بنا في الباب قبله: أن إبراهيم قد حقق التوحيد، وقد وصفه الله بأنه كان أمة قانتاً لله حنيفاً، وبأنه لم يكُ من المشركين، فهل يطمئن من كان على هذه الحال إلى أنه لن يعبد غير الله، ولن يعبد الأصنام، أو يظل مقيماً على خوفه؟ ؟!! وهل حال الكمَّل الذين حققوا التوحيد أنهم يطمئنون أم يخافون؟ ؟! هذا إبراهيم -عليه السلام -كما في هذه الآية - خاف الشرك، وخاف عبادة الأصنام، فدعا الله بقوله -: ﴿ وَٱجۡنُبِنِي اللهِ عَبْدُ اللهُ اللهُ عَبْدُ اللهُ اللهُ عَبْدُ اللهُ عَلْمَ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ

قال إبراهيم التيمي- رحمه الله- وهو من سادات التابعين لما تلا هذه الآية -قال: ومن يأمن البلاء بعد إبراهيم ؟!! (١) إذا كان إبراهيم -عليه السلام- وهو الذي حقق التوحيد، وهو الذي وُصِفَ بما وُصِفَ به، وهو الذي كسَّر الأصنام بيده يخاف من الفتنة بها فمن يأمن البلاء بعده ؟!

إذا فما ثم إلا غرور أهل الغرور، والمقصود: أن هذا يوجب الخوف الشديد من الشرك؛ لأن إبراهيم -عليه السلام- مع كونه سيد المحققين للتوحيد في زمانه، بل وبعد زمانه إلى نبينا على ما أعطي الضمان والأمان من الوقوع في الشرك، وألا يزيغ قلبه، وكذلك الحال مع نبينا محمد الله عنها المحمد المعالمة المعالمة

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير وابن أبي حاتم كما في الدر المنثور(٤٦/٥).

قوله هنا: ﴿ وَٱجۡنُبۡنِى وَبَنِى ۖ أَن نَّعۡبُدَ ٱلْأَصۡنَامَ ﴾ الأصنام: جمع صنم، والصنم هو: ما جُعِلَ على صورة مما يُعبد من دون الله، كشكل وجه رجل، أو شكل جسم حيوان، أو رأس حيوان، أو صورة كوكب، أو نجم، أو شكل الشمس أو القمر ونحو ذلك، فإن ذلك كله وما أشبهه يطلق عليه أنه صنم.

والوثن هو: ما عُبد من دون الله، مما ليس على هيئة صورة، فالقبر وثن ، وليس بصنم، وكذلك: المشهد، أعني: مشاهد القبور عند عُبَّادها، فهذه أوثان، وليست بأصنام.

وقد يطلق على الصنم اسم الوثن، كما قال- جل وعلا- في قصة إبراهيم في سورة العنكبوت: ﴿ إِنَّمَا تَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ أُوَّثَنَا وَتَحَلَّقُونَ إِفْكًا ﴾ [العنكبوت: ١٧] ولكن هذا يطلق على قلة.

وقال بعض أهل العلم: هم عبدوا الأصنام، وعبدوا الأوثان جميعاً، فصار ذكر الأصنام في بعض الآيات لعبادتهم الأصنام، وذكر الأوثان في بعض الآيات لعبادتهم الأصنام، وذكر الأوثان أبعض الآيات لعبادتهم الأوثان، والأول أظهر في أنه قد يطلق على الصنم أنه وثن. ويدل على أن الوثن ما ليس على هيئة صورة قول النبي: اللهم لا تجعل قبري وثناً يعبد» (١) فدعا الله أن لا يجعل قبره وثناً، فدل ذلك على أن الوثن ما يعبد من دون الله مما ليس على هيئة صورة.

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد ٢٤٦/٢.

قال - رحمه الله -: (وفي الحديث: «أخوف ما أخاف عليكم الشرك الأصغر»، فسئل عنه، فقال: «الرياء») (١) والرياء قسمان: رياء المسلم، ورياء المنافق.

فرياءُ المنافق: رياءٌ في أصل الدين، يعني: أنه راءى بإظهار الإسلام، وأبطن الكفر، قالنافق: رياءٌ في أصل الدين، يعني: أنه راءى بإظهار الإسلام، وأبطن الكفر، قال تعالى: ﴿ يُرَآءُونَ ٱلنَّاسَ وَلا يَذْكُرُونَ ٱللَّهَ إِلاَّ قَالِيلًا ﴾ النساء: ١٤٢]، ورياء المسلم الموحّد: مثل أن يُحسِّن صلاته ؛ من أجل نظر الرجل، أو: أن يُحسِّن تلاوته ؛ لأجل التسميع ؛ ليُمدَح ويُسمَّع ، لا لأجل التأثير.

فالرياء: مشتق من الرؤية ؛ فجهته الرؤية ، ومن صوره: أن يحسن العبادة لأجل أن يرى من المتعبدين كأن يطيل في صلاته ، أو يطيل في ركوعه ، أو في سجوده ، أو يقرأ في صلاته أكثر من العادة ، لأجل أن يرى ذلك منه ، أو يقوم الليل لأجل أن يقول الناس عنه : إنه يقوم الليل فهذا كله شرك أصغر .

والشرك الأصغر الذي هو الرياء-: قد يكون محبطا لأصل العمل الذي تعبد به، وقد يكون محبطا للزيادة التي زادها فيه.

فيكون محبطا لأصل العمل الذي تعبد به: إذا ابتدأ النية بالرياء، كمن يصلي الراتبة لأجل أن يرى أنه يصليها، وليست عنده رغبة في أن يصليها، لكن لما رأى أنه يرى صلاها ؛ ولأجل أن يمدح ؛ لما يرى من نظر الناس إليه، فصلاته هذه حابطة ليس له فيها ثواب.

<sup>(</sup>١) تقدم.

لكن إذا عرض له الرياء في أثناء العبادة، فيكون ما زاده لأجل الرؤية باطلاً، كما قال - عليه الصلاة والسلام -: «قال الله تعالى: أنا أغنى الشوكاء عن الشوك، من عمل عملاً أشوك فيه معى غيري تركته وشركه» .(١)

فالشاهد من حديث الباب: قوله -عليه الصلاة والسلام-: «أخوف مسا أخاف عليكم الشرك الأصغر» فهو أخوف الذنوب التي خافها النبي -عليه الصلاة والسلام- على أهل التوحيد؛ لأنهم ماداموا أهل توحيد فإنهم ليسوا من أهل الشرك الأكبر، فيكون أشد ما يُخاف عليهم هو الشرك الأصغر. والشرك الأصغر تارة يكون في النيات، وتارة يكون في الأقوال، وتارة يكون في الأعمال، يعني أنه يكون في القلب، وفي المقال، وفي الفعال، وسيأتي في هذا الكتاب بيان أصناف كل واحد من هذه الثلاثة.

فيدلٌ قوله -عليه الصلاة والسلام-: « أخوف ما أخاف عليكم الشرك الأصغر» أنه أخوف الذنوب على هذه الأمة. لكن لماذا خافه النبي الله وكان أعظم الذنوب خوفاً؟ الجواب: أنه كان كذلك لأجل أثره، وهو أنه لا يُغفر، ولأجل أن الناس قد يغفلون عنه. والشيطان حريصٌ على إيقاع أهل التوحيد في الشرك الأصغر، ووصمهم بالرياء في الأقوال، والأعمال، والنيات. وفرحه بذلك أعظم من فرحه بغيره من الذنوب.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٢٩٨٥).

ثم بعد ذلك ساق حديث ابن مسعود فقال: ( وعن ابن مسعود الله أن رسول الله الله قال: « من مات، وهو يدعو من دون الله نداً، دخل النار»)(۱)

وجه الاستدلال منه: أنه قال: « من مات وهو يدعو من دون الله نـــداً» ودعوة الند من دون الله من الشرك الأكبر؛ لأن الدعاء عبادة، وهو من أعظم العبادات؛ فقد جاء في الحديث الصحيح: « الدعاء هو العبادة»، (٢) وفي معناه حديث أنس الذي في السنن، ولفظه: « الدعاء مخ العبادة أو شيئاً منها لند من الأنداد، أنواع العبادة، فمن مات وهو يصرف هذه العبادة أو شيئاً منها لند من الأنداد، فقد استوجب النار.

وقوله: « دخل النار»: يعني كحال الكفار، فيكون خالداً فيها؛ لأن المسلم إذا وقع في الشرك الأكبر: فإنه يجبط عمله بذلك، ولو كان أصلح الصالحين، وقد قال جل وعلا لنبيه: ﴿ وَلَقَدْ أُوحِيَ إِلَيْكَ وَإِلَى ٱلَّذِينَ مِن الصالحين، وقد قال جل وعلا أنبيه: ﴿ وَلَقَدْ أُوحِيَ إِلَيْكَ وَإِلَى ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِكَ لَإِنْ أَشْرَكْتَ لَيَحْبَطَنَ عَمَلُكَ وَلَتَكُونَنَ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ ﴿ وَلَقَهُ وَاللّهُ فَاعْبُدُ وَكُن مِّنَ ٱللّهَ فَاعْبُدُ وَكُن مِّن أَشْرَكْتَ لَيَحْبَطَنَ عَمَلُكَ وَلَتَكُونَنَ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ ﴿ وَلَقُهُ كُلُهُم وَكُن مِّنَ ٱللّهُ اللهُ أكبر، وخلقه كلهم وكُن مِّنَ ٱلشّيكِرِينَ ﴾ [الزمر: ٢٥ - ٢٦] فالله عظيم، والله أكبر، وخلقه كلهم محتاجون إليه، وعبيدٌ له - سبحانه - ، بمن فيهم أفضلهم: وهم الأنبياء والمرسلون، فلو فرض أنْ أشرك نبينا ﷺ لحبط عمله، ولكان في الآخرة من والمرسلون، فلو فرض أنْ أشرك نبينا ﷺ لحبط عمله، ولكان في الآخرة من

<sup>(</sup>١) تقدم.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي (٥/٤٢٦) وأبو داود(١٤٧٩) وابن ماجه (٣٨٢٨).

<sup>(</sup>٣) أخرجه الترمذي (٤٢٥/٥).

الخاسرين، أفلا يوجب هذا أن يخاف من هو دونه ممن يدعي الصلاح والعلم من الشرك ؟!! بل قد شاع في هذه الأمة أن بعض المنتسبين إلى العلم يدعو إلى الشرك ويحضُّ عليه ويُكرِّه ويبغِّض في التوحيد وحال هؤلاء، كما قال الله - جل وعلا- عن أسلافهم: ﴿ وَإِذَا ذُكِرَ ٱللَّهُ وَحَدَهُ ٱشْمَأَزَّتُ قُلُوبُ ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِاللَّا خَرَةِ مُ وَإِذَا ذُكِرَ ٱللَّهُ مِن دُونِهِ قَ إِذَا هُمْ يَسْتَبْشِرُونَ ﴾ والزم: ٤٥].

فوجه الاستدلال ظاهر - إذاً - في قوله الله : « من مات، وهو يدعو من دون الله نداً دخل النسار»، وأنه يوجب الخوف ؛ لأن قصد المسلم، بل قصد العاقل: أن يكون ناجياً من النار، ومتعرِّضاً لثواب الله في الجنة.

ولفظ « من دون الله» يكثر وروده في القرآن والسنة، ويراد به عند علماء التفسير، وعلماء التحقيق شيئان:

١- أن تأتي بمعنى (مع)، فيكون معنى: «من دون الله» أي مع الله، وعبر عن المعية بلفظ «مسن دون الله»؛ لأن كل من دُعي مع الله، فهو دونَ الله - جل وعلا - ، فهم دونه والله - جل وعلا - هو الأكبر، وهو الأعظم، وفي هذا دليل على بشاعة عملهم.

٢- أن تأتي بمعنى (غير) فيكون معنى: «من دون الله» أي: يدعو إلها غير الله، يعني أنه لم يعبد الله، وأشرك معه غيره، بل دعا غيره استقلالاً، فشملت «من دون الله» الحالين: من دعا الله ودعا غيره، ومن دعا غير الله وتوجه إليه استقلالاً.

فمعنى قوله: « من لقي الله لا يشرك»: نفي لجميع أنواع الشرك.

ومعنى قوله: «به شيئاً» أي: لم يتوجه بالعبادة لأيّ أحد، لا لملك، ولا لنبي، ولا لصالح، ولا لجني، ولا لطالح، ولا لحجر، ولا لشجر، ولا غير ذلك.

قوله: « دخل الجنسة»: يعني أن الله - جل وعلا - وعده بدخول الجنة برحمته سبحانه، وتفضله، وبوعده الصادق الذي لا يُخلَف.

قوله: «ومن لقيه يشرك به شيئاً دخل النلو»: أي: أنَّ كُلَّ مشركٍ متوعَّدٌ بالنار، ووجه الدلالة مستقيمٌ مع استدلال الشيخ بالآية ؛ لأن من لقي الله وهو على شيء من الشرك الأكبر، أو الأصغر، أو الخفي: فإنه سينال العقوبة والعذاب في النار- والعياذ بالله-.

قوله: « ومن لقيه يشرك به شيئاً»: فيه عموم -أيضاً - كما ذكرنا ؛ لأن (من) هنا شرطية ، و (يشرك) نكرة ، فتكون عامة لأنواع الشرك ، و (شيئاً) عامة في المتوجّه إليهم.

<sup>(</sup>١) تقدم.

فإن قيل: علام يدل قوله: «من لقيه يشرك به شيئا دخل النار»؟ هل يدل على أن دخول أبدي، أو أمدي؟ فالجواب: أن ذلك بحسب نوع الشرك، فإن كان الشرك أكبر ومات عليه فإنه يدخل النار دخولا أبديا، وإن كان الشرك أصغر، أو خفيا فإنه يكون متوعدا بالنار أي: سيدخل النار ويخرج منها؛ لأنه من أهل التوحيد.

وهل يدخل الشرك الأصغر في الموازنة أو لا؟ تقدم الجواب أن الشرك الأصغر يدخل في موازنة الحسنات والسيئات، وأنه إذا رجحت حسناته فإنه لا يعذب على الشرك الأصغر. لكن هذا ليس في حق كل أحد من الخلق، فإن منهم من يعذب على الشرك الأصغر؛ لأن الموازنة بين الحسنات والسيئات ليست شاملة لكل الخلق، وليست شاملة—أيضا— لكل الذنوب، بل قد يكون من الذنوب ما يستوجب النار، ولو رجحت الحسنات على السيئات فإنه يستوجب الجنة. ولكن لا بد من أن يطهر في النار. وهذا دليل على وجوب الخوف من الشرك؛ لأن قوله: «من لقي الله يشرك به شيئا دخلل النارى يشمل الشرك الأكبر والأصغر والخفي، فعلى المرء أن يطلب الهرب من الشرك بميع أنواعه، ويسعى إلى ذلك جهده.

وعلى المرء —أيضا – أن يستعيذ بالله – جل وعلا – من الشرك الأصغر والخفي، بقوله: «اللهم إني أعوذ بك أن أشرك بك شيئا أعلمه، وأستغفرك على الأفعام» (١) لأنه إذا علم فأشرك، فإنه سيترتب الأثر الذي ذكرناه، وهو: عدم المغفرة، ففي هذا الدعاء، الذي علمناه رسولنا – عليه الصلاة والسلام –

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد (۱۹۲۰٦) وابن أبي شيبة ۱۰/۳۳۷- ۳۳۸ بنحوه من حديث أبي موسى، وقال الميثمي في «المجمع» ۲۲۳/۱۰: (رواه أحمد والطبراني في "الكبير" و"الأوسط" ورجال أحمد رجال الصحيح غير أبي على، ووثقه ابن حبان).

التفريق بين الشرك الأصغر مع العلم، والشرك الأصغر مع الجهل؛ ولذا قال: « أعوذ بك أن أُشرك بك شيئاً أعلمه»؛ لأن أمر الشرك الأصغر مع العلم عظيم فيجب أن يستعيذ المرء بالله من أن يشرك به شركاً أصغر، فما هو أعلى منه من باب أولى، وهو يعلم.

ثم قال: « وأستغفرك مما لا أعلم» ؛ قد يقع في الشرك الأصغر أو الخفي ، وهو لا يعلم ، ويظهر شيء من ذلك على فلتات لسانه ، وهو لا يقصد ، ولمثل ذلك شُرع هذا الدعاء.

فهذا يدل على أن الشرك أمره عظيم، فلا يتهاونن أحد بهذا الأمر؛ لأن من تهاون بالشرك وبالتوحيد، فإنه يكون متهاوناً بأصل دين الإسلام، بل يكون متهاوناً بالذي دعا إليه النبي في مكة سنين عدداً، بل يكون متهاوناً بدعوة الأنبياء والمرسلين؛ فإنهم اجتمعوا على شيء واحد، وهو العقيدة، وتوحيد العبادة والربوبية والأسماء والصفات، وأما الشرائع فشتى.

لهذا وجب عليك الحذر كل الحذر من الشرك بأنواعه، وأن تتعلم ضده، وأن تتعلم - أيضاً - أفراد الشرك، وأفراد التوحيد، وبذلك يتم العلم، ويستقيم العمل. وأما تعلم ذلك على وجه الإجمال، فهذا كما يقال: نحن على الفطرة، لكن إذا أتت الأفراد فربما رأيت بعض الناس يخوضون في بعض الأقوال أو الأعمال التي هي من جنس الشرك، وهم لا يشعرون؛ وذلك لعدم خوفهم وهربهم من الشرك، نسأل الله - جل وعلا - العفو والعافية.

فاحرص - إذاً - على تعلّم هذا الكتاب ومدارسته، وعلى كثرة مذاكرته، وفهم ما فيه من الحجج والبينات؛ لأنه أفضل ما تودعه صدرك، بعد كتاب الله - جل وعلا - وسنة نبيه ، فلعلّه أن يكون - إن شاء الله - سبباً عظيماً من أسباب النجاة والفلاح.



# باب الدعاء إلى شهادة أن لا إله إلا الله

وقول الله تعالى: ﴿ قُلْ هَادِهِ عَسَبِيلِيّ أَدْعُوۤاْ إِلَى ٱللَّهِ عَلَىٰ بَصِيرَةٍ ﴾ [يوسف:١٠٨] الآمة.

عن ابن عباس رضي الله عنهما أن النبي للله العث معاذاً إلى اليمن قال: «إنك تأتي قوماً من أهل الكتاب، فليكن أول ما تدعوهم إليه شهادة أن لا إله إلا الله» وفي رواية: «إلى أن يوحدوا الله، فإن هم أطاعوك لذلك، فأعلمهم أن الله افترض عليهم خمس صلوات في كل يوم وليلة، فإن هم أطاعوك لذلك فأعلمهم أن الله افترض عليهم صدقة تؤخذ من أغنيائهم، فترد على فقرائهم، فإن هم أطاعوك لذلك، فإن هم أطاعوك لذلك، فإناك وكرائم أموالهم، واتق دعوة المظلوم، فإنه ليس بينها وبين الله حجاب» أخرجاه .(۱)

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه.

وجع، فأعطاه الراية، وقال: « انفذ على رسلك حتى تنزل بساحتهم ثم ادعهم إلى الإسلام وأخبرهم بما يجب عليهم من حق الله تعالى، فو الله لأن يهدي الله بك رجلاً واحداً خير لك من حمر النعم» . (١) يدوكون: أي يخوضون ).

#### فيه مسائل:

الأولى: أن الدعوة إلى الله طريقُ من اتبع رسول الله صلى الله عليه وسلم. الثانية: التنبيه على الإخلاص، لأن كثيراً من الناس لو دعا إلى الحق فهو يدعو إلى نفسه.

الثالثة: أن البصيرة من الفرائض.

الرابعة: من دلائل حُسن التوحيد كونه تنزيهاً لله تعالى عن المسبَّة.

الخامسة: أن من قبح الشرك كونه مسبّةً لله.

السادسة: - وهي من أهمها - إبعادُ المسلم عن المشركين؛ لئلا يصير منهم، ولو لم يشرك.

السابعة: كون التوحيد أول واجب.

الثامنة: أن يُبدأ به قبل كل شيء، حتى الصلاة.

التاسعة: أن معنى "أن يوحدوا الله": معنى شهادة أن لا إله إلا الله.

العاشرة: أن الإنسان قد يكون من أهل الكتاب وهو لا يعرفها، أو يعرفها ولا يعمل بها.

الحادية عشرة: التنبيه على التعليم بالتدريج.

الثانية عشرة: البُداءة بالأهم فالأهم.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٣٧٠١) ومسلم (٢٤٠٦).

الثالثة عشرة: مصرف الزكاة.

الرابعة عشرة: كشفُ العالم الشبهة عن المتعلم.

الخامسة عشرة: النهي عن كرائم الأموال.

السادسة عشرة: اتقاء دعوة المظلوم.

السابعة عشرة: الإخبار بأنها لا تُححب.

الثامنة عشرة: من أدلة التوحيد ما جرى على سيد المرسلين وسادات الأولياء من المشقة والجوع والوباء.

التاسعة عشرة قوله: "لأعطين الراية... " علَّمٌ من أعلام النبوة.

العشرون: تفلُّه في عينيه عَلَمٌ من أعلامها أيضاً.

الحادية والعشرون: فضيلة على رضي الله عنه.

الثانية والعشرون: فضل الصحابة في دَوْكِهم تلك الليلة وشُغلهم عن بشارة الفتح.

الثالثة والعشرون: الإيمان بالقدر، لحصولها لمن لم يسع لها ومنعها عمن سعي.

الرابعة والعشرون: الأدب في قوله "على رسْلك".

الخامسة والعشرون: الدعوة إلى الإسلام قبل القتال.

السادسة والعشرون: أنه مشروع لمن دُعوا قبل ذلك وقوتلوا.

السابعة والعشرون: الدعوة بالحكمة لقوله: "أخبرهم بما يجب عليهم".

الثامنة والعشرون: المعرفة بحق الله في الإسلام.

التاسعة والعشرون: ثوابُ من اهتدى على يديه رجلٌ واحد.

الثلاثون: الحلف على الفتيا.

# الشرح:

هذا الباب هو «باب الدعاء إلى شهادة أن لا إله إلا الله»، أي: باب الدعوة إلى التوحيد. وقد ذكر في الباب قبله الخوف من الشرك، وقبله ذكر فضل التوحيد وما يكفر من الذنوب، و «باب من حقق التوحيد دخل الجنة بغير حساب». ولما ذكر بعده الخوف من الشرك: اجتمعت معالم حقيقة التوحيد في نفس الموحد، فهل من اجتمعت حقيقة التوحيد في قلبه: بأن عرف فضله، وعرف معناه، وخاف من الشرك، واستقام على التوحيد، وهرب من ضده، هل يبقى مقتصراً بذلك على نفسه، ويضن به على غيره، وهل تتم حقيقة التوحيد في قلبه إلا بأن يدعو إلى حق الله الأعظم، ألا وهو إفراده جل وعلا - بالعبادة وبما يستحقه - سبحانه وتعالى - من نعوت الجلال، وأوصاف الجمال؟؟!.

بوب الشيخ- رحمه الله- بهذا الباب؛ ليدل على أن من تمام الخوف من الشرك، ومن تمام التوحيد: أن يدعو المرء غيره إلى التوحيد؛ فإنه لا يتم في القلب حتى تدعو إليه، وهذه حقيقة شهادة أن لا إله إلا الله؛ لأن الدعوة إلى شهادة أن لا إله إلا الله عُلِمَت حيث شهد العبد المسلم لله بالوحدانية بقوله: أشهد أن لا إله إلا الله، وشهادته معناها: اعتقاده ونطقه وإخباره غيره بما دلت عليه، فلا بد- إذاً تحقيقاً للشهادة، وإتماماً لها- أن يكون المكلف الموحد داعياً إلى التوحيد؛ لهذا ناسب أن يذكر هذا الباب بعد الأبواب قبله، ثم إن له مناسبة أخرى لطيفة، وهي: أن ما بعد هذا الباب هو تفسير للتوحيد وبيان لأفراده، وتفسير للشرك وبيان لأفراده، فتكون الدعوة إلى شهادة أن لا إله إلا

الله، وإلى التوحيد دعوة إلى تفاصيل ذلك. وهذا من المهمات؛ لأن كثيرين من المنتسبين للعلم -من أهل الأمصار - يسلمون بالدعوة إلى التوحيد إجمالاً، ولكن إذا أتى التفصيل في بيان مسائل التوحيد، أو جاء التفصيل في بيان أفراد الشرك، فإنهم يخالفون في ذلك، وتغلبهم نفوسهم في مواجهة الناس بحقائق أفراد التوحيد، وأفراد الشرك.

فالذي تميزت به دعوة الإمام المصلح- رحمه الله- أن الدعوة فيها إلى شهادة أن لا إله إلا الله دعوة تفصيلية ، ليست إجمالية ، أما الإجمال فيدعو إليه كثيرون ممن يقولون: نهتم بالتوحيد ونبرأ من الشرك ، لكن لا يذكرون تفاصيل ذلك. والذي ذكره الإمام- رحمه الله- في بعض رسائله أنه لما عرض هذا الأمر- يعني الدعوة إلى التوحيد- على علماء الأمصار قال: وافقوني على ما قلت ، وخالفوني في مسألتين: في مسألة التكفير، وفي مسألة القتال. وهاتان المسألتان سبب مخالفة أولئك العلماء للشيخ ، لأنهما فرعان ومتفرعتان عن البيان والدعوة إلى أفراد التوحيد، والنهى عن أفراد الشرك.

فالدعاء —إذاً - إلى شهادة أن لا إله إلا الله هو الدعاء إلى ما دلت عليه من التوحيد، والدعاء إلى ما دلت عليه من نفي الشريك في العبادة، وفي الربوبية، وفي الأسماء والصفات عن الله - جل وعلا - وهذه الدعوة دعوة تفصيلية لا إجمالية ؛ ولهذا فصل الإمام - رحمه الله - في هذا الكتاب أنواع التوحيد، وأفراد توحيد العبادة، وفصل الشرك الأكبر والأصغر، فبين أفراداً من ذا وذاك.

وسيأتي تفسير شهادة أن لا إله إلا الله في الباب الذي بعده ؛ لأنه «باب تفسير التوحيد وشهادة أن لا إله إلا الله».

قال- رحمه الله -: ( وقول الله تعالى ﴿ قُلْ هَـٰذِهِ عَسْبِيلِيٓ أَدْعُوۤاْ إِلَى ٱللَّهِ ۚ عَلَىٰ بَصِيرَةٍ أَنَاْ وَمَنِ ٱتَّبَعَنِي ۗ وَسُبْحَانَ ٱللَّهِ وَمَاۤ أَنَاْ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴾ ليوسف:١٠٨ ):

هذه الآية من آخر سورة يوسف هي في الدعوة إلى الله، وسورة يوسف كما هو معلوم - لِمَنْ تأمَّلُها هي في الدعوة إلى الله من أولها إلى آخرها، فموضوعها -إذاً - الدعوة؛ ولهذا جاء في آخرها قواعد مهمة في بيان حال الدعاة إلى الله، وحال الرسل الذين دعوا إلى الله، وما خالف به الأكثرون الرسل، واستيئاس الرسل من نصرهم ونحو ذلك من أحوال الدعاة إلى الله. وفي آخر تلك السورة قال الله - جل وعلا - لنبيه ﴿: قُلُ هَاذِهِ عَسَبِيلِي آدُعُوا إلى الله، فمهمة الرسل هي: الدعوة إلى الله - جل وعلا -.

فأحسنُ الأقوال: قول من دعا إلى الله، وأحسن الأعمال: عمل من دعا إلى الله - جل وعلا -؛ ولهذا قال سبحانه: ﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ قَوْلاً مِّمَّن دَعَا إلى الله - جل وعلا -؛ ولهذا قال سبحانه: ﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ قَوْلاً مِّمَّن دَعَا إلى الله وَعَمِلَ صَالِحًا وَقَالَ إِنَّنِي مِنَ ٱلْمُسْلِمِينَ ﴾ [فصلت: ٣٣] قال الحسن الله من البصري - رحمه الله - في تفسير هذه الآية - ما معناه -: هذا حبيب الله، هذا ولي الله، هذا صفوة الله من خلقه، أجابَ الله في دعوته، ودعا الناس إلى ما أجابَ الله فيه من دعوته، هذا حبيب الله. (١)

<sup>(</sup>١) أخرجه عبدالرزاق في التفسير ١٨٧/٢.

وهذا أمر عظيم؛ فالداعي إلى الله هو أحسن أهل الأقوال قولاً كما دلت عليه الآية السابقة .

وموطن الشاهد من قوله: ﴿ هَاذِهِ عَسَبِيلِي أَدْعُواْ إِلَى ٱللَّهِ ﴾ هو قوله: ﴿ أَدْعُواْ إِلَى ٱللَّهِ ﴾ ، فإنه دعاء إلى الله - جل وعلا - لا إلى غيره ، وفي هذا فائدتان:

الأولى: أن الدعوة إلى الله دعوة إلى توحيده، ودعوة إلى دينه، كما سيأتي تفسير هذه الكلمة في الحديثين بعدها: حديث ابن عباس في إرسال معاذ إلى اليمن، وحديث سهل بن سعد الله في إعطاء على الراية.

فدل قوله - جل وعلا -: ﴿ قُلْ هَانِهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ ﴾ على الفائدة الأولى -كما تقدم - وهي أن الدعوة إلى الله فيها دعوة إلى التوحيد.

الثانية: التنبيه على الإخلاص، وهذا يحتاجه من أراد الدعاء إلى شهادة أن لا إله إلا الله، والدعاء إلى الإسلام، يعني أن الداعي إلى الإسلام يحتاج أن يكون مخلصاً في ذلك؛ ولهذا قال الشيخ— رحمه الله— في مسائل هذا الباب: في قوله: ﴿ إِلَى اللّهِ ﴾ التنبيه على الإخلاص؛ لأن كثيرين - وإن دعوا إلى الحق - فإنما يدعون إلى أنفسهم، أو نحو ذلك.

وقوله في الآية: ﴿ عَلَىٰ بَصِيرَةٍ ﴾ البصيرية: هي العلم، وهي للقلب كالبصر للعين يبصر بها المعلومات والحقائق، فكما أنك بالعين تبصر الأجرام والذوات، فإنك ببصيرة القلب والعقل تدرك المعلومات، والمعنى: أنه دعا على علم، وعلى يقين، وعلى معرفة، لم يدعُ إلى الله على جهالة.

وقول تعالى: ﴿ أَنَا وَمَنِ آتَبَعَنِى ﴾ يعنى: أدعو أنا إلى الله وكذلك من اتبعني ممن أجاب دعوتي، فإنهم يدعون إلى الله أيضاً على بصيرة، وهذا أيضاً من مناسبة إيراد الآية تحت هذا الباب؛ لأن اتباع النبي الله يدعون إلى الله.

فالمتبعون للرسول – عليه الصلاة والسلام - والموحدون لله: لا بد لهم من الدعوة إلى الله، ببل هذه صفته فلل وصفتهم التي أمر الله نبيه أن يُخبر عنها، فقال ﴿ قُلُلُ ﴾ يعني: يا محمد: ﴿ هَندِو عَسَبِيلِي الله عَلَى الله الله الله الله وهنه الله وهنه التوحيد ويعملوا به فحسب، بل دعوا إلى الله وهذا أمر حتمي ولازم؛ لأن من عرف عِظَم حق الله - جل وعلا - فإنه يغار على حق الرب سبحانه وتعالى، وكيف لا يغار على مولاه، و على حق من أنواع من أحبه فوق كل محبوب من أن يكون توجه الخلق إلى غيره بنوع من أنواع التوجهات ؟! فلا بد أن يدعو إلى أصل الدين وأصل الملة الذي اجتمعت عليه الأنبياء والمرسلون، ألا وهو توحيده - جل وعلا - في عبادته، وفي ربوبيته، وفي أسمائه وصفاته - جل وعلا وعز سبحانه -.

ثم ساق الإمام- رحمه الله- حديث ابن عباس أنه قال: لما بعث النبي هماذاً إلى اليمن قال: « إنك تأتي قوماً من أهل الكتاب، فليكن أول ما تدعوهم إليه شهادة أن لا إله إلا الله» وفي رواية: «إلى أن يوحدوا الله»: هذا موطن الشاهد، وهو أن النبي هذا أمر معاذاً أن يكون

أول ما يدعو إليه هو: شهادة أن لا إله إلا الله، وفسَّرتها الرواية الأخرى للبخاري في كتاب التوحيد من صحيحه، وهي بلفظ: « إلى أن يوحدوا الله». (١)

فالدعوة إلى شهادة أن لا إله إلا الله مأمور بها، وهي: الدعوة إلى التوحيد. فالنبي عليه الصلاة والسلام أمر معاذاً أن يدعو أهل اليمن، وكانوا من أهل الكتاب، يعني: من أهل الكتاب المُتعبدين بالتوراة والإنجيل، فبعضهم كان من اليهود، وبعضهم من النصارى، أما المشركون فيهم فهم قليل، وأكثرهم كان على إحدى الملتين.

قال العلماء: قوله عليه الصلاة والسلام لمعاذ: «إنك تأي قوماً أهل كتاب» فيه توطين وتوطئة للنفس بأنْ يهيئ نفسه لمناظرتهم، وقد كان معاذ بن جبل فيه من العلماء بدين الإسلام، ومن علماء الصحابة رضوان الله عليهم أجمعين فقال له عليه الصلاة والسلام ذلك ليهيئ نفسه لمناظرتهم ولدعوتهم، ثم أمره أن يكون أول ما يدعوهم إليه أن يوحدوا الله - جل وعلا -.

وفي إعراب قوله: « فليكن أول ما تدعوهم شهدة أن لا إله إلا الله» وجهان:

الأول برفع قوله: (أولُ) على أنه اسم لـ (يكن)، ونصب قوله (شهادة) على أنه الخبر. فيكون المعنى على هذا الوجه: أنه أخبره عن الأولية، فابتدأ بالأولية ثم أخبره بذلك الأول.

<sup>(</sup>١) تقدم.

الثاني: بنصب قوله: (أول) على أنه خبرك (يكن) مقدم، ورفع قوله (شهادة) على أنه اسمها مؤخر، فيكون المعنى – على هذا الوجه –: الإخبار عن الشهادة بأنها أول ما يُدعى إليه. وهذان الوجهان جائزان. والمشهور هو الوجه الثاني يعني: بجعل (أول) منصوبة؛ وذلك لأن مقام ذكر الشهادة والابتداء بها هو الأعظم، وهو المقصود؛ ليلتفت السامع والمتلقي – وهو معاذ – إلى ما يُراد منه أن يُخبَر به من جهة الشهادة.

فموطن الشاهد من هذا الحديث، ومناسبة إيراده في الباب: هو ذكر أن التوحيد هو أول ما يدعى إليه، وهو شهادة أن لا إله إلا الله.

ثم ساق في الباب أيضاً حديث سهل بن سعد الذي في الصحيحين أن النبي قال يوم خيبر: « لأعطين الراية غداً رجلاً يحب الله ورسوله، ويحبه الله ورسوله، يفتح الله على يديه، فبات الناس يدوكون ليلتهم .. ».

قوله: ( بات ) البيتوتة هي: المكث في الليل سواءً أكان نوم أم لم يكن.

ومعنى قوله: « يدوكون ليلتهم» أي: يخوضون في تلك الليلة، و (باتوا) يعني ظلوا ليلاً يتحدثون من دون نوم، لِعِظَمِ هذا الفضل الذي ذكره عليه الصلاة والسلام.

 ترل بساحتهم ثم ادعهم إلى الإسلام»(١) هذا هو موطن الشاهد والمناسبة من إيراد هذا الحديث في الباب .

قال: «ثم ادعهم إلى الإسلام، وأخبرهم بما يجب عليهم من حق الله تعسالى فيه»، فالدعوة إلى الإسلام هي الدعوة إلى التوحيد؛ لأن أعظم أركان الإسلام شهادة أن لا إله إلا الله وأن محمدا رسول الله، وضم إليها عليه الصلاة والسلام أيضا أن يدعوهم إلى حق الله فيه، يعني: إلى ما يجب عليهم من حق الله فيه.

فقوله: «وأخبرهم بما يجب عليهم من حق الله فيه ..»: يعني في الإسلام، من جهة التوحيد، ومن جهة الفرائض، واجتناب المحرمات؛ ولهذا يجب أن تبدأ بالدعوة أولا إلى أصل الإسلام، وهو: التوحيد، وبيان معنى الشهادتين، ثم بيان المحرمات، والواجبات؛ لأن أصل الأصول هو أولى الواجبات بالتقديم.

ومما يلاحظ – هنا – أن آية سورة يوسف فيها بيان أن كل الصحابة كانوا دعاة إلى الله – جل وعلا – وإلى التوحيد، وحديث معاذ يبين أن معاذا كان من الدعاة إلى الله ، وقد فصل فيه نوع تلك الدعوة إلى الله – جل وعلا - ، وكذلك حديث سهل بن سعد الذي فيه قصة علي فيه أيضا الدعوة إلى الإسلام، فيكون هذان الحديثان كالتفصيل لقوله في الآية: ﴿ أَدُعُوا إِلَى ٱللَّهِ عَلَىٰ فيكون هذان الحديثان كالتفصيل لقوله في الآية : ﴿ أَدُعُوا إِلَى ٱللَّهِ عَلَىٰ الله عَلَىٰ الله عَلَىٰ الله عَلَىٰ الله عَلَىٰ الله عَلَىٰ الله الله ، وهي الدعوة إلى توحيده ، وإلى الإسلام ، وما يجب على العباد من حق الله فه .



<sup>(</sup>١) تقدم.

## « باب تفسير التوحيد وشهادة أن لا إله إلا الله »

وقول الله تعالى: ﴿ أُولَتِهِكَ ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ يَبْتَغُونَ إِلَىٰ رَبِّهِمُ ٱلْوَسِيلَةَ الْهُمُ أَقْرَبُ ﴾ الآية [الإسراء: ٥٧]، وقوله ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ لأبيهِ وَقَوْمِهِ آ إِنَّنِى اللَّهُمُ أَقْرَبُ ﴾ الآية وقوله: برَآءٌ مِّمَا تَعْبُدُونَ ﴿ إِلَّا ٱلَّذِى فَطَرَنِى ﴾ [الزحرف: ٢٦-٢٧] الآية، وقوله: ﴿ ٱتَّخَذُواْ أَحْبَارَهُمْ وَرُهْبَنِهُمْ أَرْبَابًا مِن دُونِ ٱللَّهِ ﴾ الآية [التربة: ٣١]، وقوله: ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَتَّخِذُ مِن دُونِ ٱللَّهِ أَندَادًا يُحِبُّونَهُمْ كَحُبِ

وي الصحيح عن النبي أنه قال: «من قال: لا إله إلا الله، وكفر بما يعبد من دون الله، حرم ماله ودمه، وحسابه على الله-عز وجل-» (١) وشرح هذه الترجمة ما بعدها من الأبواب.

فیه مسائل:

فيه أكبر المسائل وأهمها: وهي تفسير الشهادة، وييَّنها بأمور وإضحة.

منها: آية الإسراء، بيَّن فيها الرد على المشركين الذين يدعون الصالحين؛ ففيها بيان أن هذا هو الشرك الأكبر.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٢٣).

ومنها: آية براءة، بين فيها أنَّ أهل الكتاب اتخذوا أحبارهم ورهبانهم أرباباً من دون الله، وبين أنهم لم يؤمروا إلا بأن يعبدوا إلها واحداً، مع أن تفسيرها الذي لا إشكال فيه: طاعة العلماء والعباد في العصية، لا دعاؤهم إياهم.

ومنها: قول الخليل عليه السلام للكفار: (إنني براء مما تعبدون، الا الذي فطرني) (الزخرف: ٢٦ – ٢٧) فاستثنى من المعبودين ربه، وذكر سبحانه أن هذه البراءة وهذه الموالاة: هي تفسير شهادة أن لا إله إلا الله فقال: (وجعلها كلمة باقية في عقبه لعلهم يرجعون) (الزخرف: ٢٨).

ومنها: آية البقرة في الكفار الذين قال الله فيهم: (وما هم بخارجين من النار) (البقرة: ١٦٧) ذكر أنهم يحبون أندادهم كحب الله، فدل على أنهم يحبون الله حباً عظيمًا؛ ولم يُدخلهم في الإسلام. فكيف بمن أحب الندَّ أكبر من حب الله؟ فكيف بمن لم يحب إلا الند وحده؟ ولم يحب الله؟

ومنها: قوله صلى الله عليه وسلم: "من قال لا إله إلا الله وكفر بما يعبد من دون الله، حرم ماله ودمه، وحسابه على الله" وهذا من أعظم ما يُبين معنى "لا إله إلا الله"، فإنه لم يجعل التلفظ بها عاصماً للدم والمال، بل ولا معرفة معناها مع لفظها، بل ولا الإقرارُ بذلك، بل ولا كونه لا يدعو إلا الله وحده لا شريك له، بل لا يحرم ماله ودمه حتى يُضيفَ إلى ذلك الكفر بما يعبد من دون الله. فإن شك؛ أو توقف؛ لم يحرُم ماله ودمه.

فيا لها من مسألة ما أعظَمها وأجلَّها لويا لَهُ من بيان ما أوضحه! وحجة ما أقطعها للمنازع!.

### الشرح:

«باب تفسير التوحيد وشهادة أن لا إله إلا الله » سبق بيان أن التوحيد هو: شهادة أن لا إله إلا الله ؛ ولهذا قال العلماء: إن العطف في قوله: «التوحيد وشهادة أن لا إله إلا الله» من عطف المترادفات. ولكن هذا فيه نظر من جهة أن الترادف غير موجود، أعني: الترادف الكامل، لكن الترادف الناقص موجود فيكون هذا —إذاً - من قبيل عطف المترادفات التي يختلف بعضها عن بعضٍ في بعض المعنى.

وقوله هنا: «باب تفسير التوحيد» يعني: الكشف والإيضاح عن معنى التوحيد، وقد تقدم أن التوحيد هو: اعتقاد أن الله - جل وعلا - واحد في ربوبيته لا شريك له، واحد في إلهيته لا ندَّ له، واحد في أسمائه وصفاته لا مِثْل له، سبحانه وتعالى، قال - جل وعلا -: ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ عَنَى الله وَهُو السَّمِيعُ البَهِ مِيرُ ﴾ [الشورى: ١١]، وذلك يشمل أنواع التوحيد جميعاً، فالتوحيد -إذاً -: هو اعتقاد أن الله واحد في هذه الثلاثة أشياء.

قوله: « .. وشهادة أن لا إله إلا الله » يعني: تفسير شهادة أن لا إله إلا الله، فهذه الشهادة هي أعظم كلمة قالها مكلَّف، ولا شيء أعظم منها ؛ وذلك لأن معناها هو الذي قامت عليه الأرض والسماوات، وما تعبَّد المتعبدون إلا لتحقيقها ولامتثالها.

والشهادة تارة تكون شهادة عن حضور وبصر، وتارة تكون شهادة عن علم، بمعنى أنه: إما أن يشهد على شيء حضره ورآه، أو يشهد على شيء

علِمَه، فهذان معنيان للشهادة. فإذا قال قائل: أشهد، فيحتمل أنها بمعنى: المشاهدة والرؤية، ويحتمل أنها بمعنى: العلم. ومعنى الشهادة في قولنا: أشهد أن لا إله إلا الله، شهادة علمية ؛ ونهذا تضمَّن قوله: أشهد ، العلم.

والشهادة في اللغة، والشرع، وفي تفاسير السلف لآي القرآن التي فيها لفظ (شهد) كقول، ﴿ شَهِدَ ٱللَّهُ أَنَّهُ لَآ إِلَىٰهَ إِلَّا هُوَ وَٱلْمَلَتَهِكَةُ وَأُوْلُواْ ٱلْعِلْمِ قَآبِمًا بِٱلْقِسْطِ ۚ لَآ إِلَىٰهَ إِلَّا هُوَ ٱلْعَزِيزُ ٱلْحَكِيمُ ﴾ [آل عمران:١٨] وكقوله:

﴿ إِلَّا مَن شَهِدَ بِٱلْحَقِّ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴾ تتضمن أشياء:

الأول: الاعتقاد بما سينطق به، والاعتقاد بما شهده، فكونه يشهد أن لا إله الله يستلزم أنه اعتقد بقلبه معنى هذه الكلمة عن علم ويقين ؛ لأن الشهادة فيها الاعتقاد، والاعتقاد لا يسمى اعتقاداً إلا إذا كان ثمَّ علم ويقين.

الثاني: التكلم بها، فالشهادة كما أنها تقتضي اعتقاداً ؛ فإنها تقتضي - أيضاً - إعلاماً ونطقاً .

والثالث: الإخبار بذلك، والإعلام به، فينطق بلسانه، وهذا من جهة الواجب - وأيضاً -لا يسمَّى شاهداً حتى يُخبر غيره بما شهد، وهذا من جهة (الشهادة).

فيكون معنى: أشهد أن لا إله إلا الله: أعتقد، وأتكلم، وأعلم، وأخبر: بأن لا إله إلا الله. فافترقت بذلك عن حال الاعتقاد، وافترقت كذلك عن حال القول، كما افترقت أيضاً عن حال الإخبار المجرد عن الاعتقاد، فلا بد لتحققها من حصول الثلاثة مجتمعة ؛ ولهذا نقول في الإيمان إنه: اعتقاد بالجنان، وقول باللسان، وعمل بالجوارح والأركان.

ف( لا إله إلا الله) هي: كلمة التوحيد، وهي مشتملة - من حيث الألفاظ - على أربعة ألفاظ:

- 1-(1).
- ٢-( إله ).
- 7-(14).
- ٤ لفظ الجلالة (الله).

أما (لا) هنا فهي: النافية للجنس، تنفي جنس الألوهية الحقة عن أحد إلا الله - جل وعلا - يعني في هذا السياق. وإذا أتى بعد النفي (إلا) - وهي أداة الاستثناء - أفادت معنى زائداً، وهو: الحصر، والقصر، فيكون المعنى: الإلهية الحقة، أو الإله الحق هو الله، بالحصر والقصر، ليس ثمَّ إله حق إلا هو، دون ما سواه.

وكلمة (إله) على وزن (فعال)، وتأتي أحياناً بمعنى (فاعل)، وتأتي أحياناً بمعنى (مفعول)، وهي —لغة - مشتقة من (أله) بمعنى: عَبَدَ، وقال بعض اللغويين: إنها من: أله يَـأُله إذا تحير، فـ (أله) فلان يَأْله أو تَـأُله: إذا تحير، وسمي الإله عندهم إلها ؛ لأن الألباب تحيرت في كُنه وصفه، وكُنه حقيقته. وهذا القول ليس بجيد، بل الصواب أن كلمة (إله) (فعال) بمعنى (مفعول) وهو المعبود، ويدل على ذلك: ما جاء في قراءة ابن عباس أنه قرأ في سورة الأعسراف: ﴿ أَتَذَرُ مُوسَىٰ وَقَوْمَهُ لِيُفْسِدُواْ فِي ٱلْأَرْضِ وَيَذَرَكَ وإلاهتك ﴾ قال: لأن الأعراف: ١٢٧ك. كان ابن عباس يقرأها هكذا: ﴿ وَيَذَرَكَ وإلاهتك ﴾ قال: لأن

فرعون كان يُعبَد ولم يكن يَعْبُد، فصوَّب القراءة بـ ﴿ وَيَذَرَكَ وَإِلاهتك ﴾ يعني: وعبادتك، وقراءتنا- وهي قراءة السبعة - ﴿ وَيَذَرَكَ وَآلِهَتَكَ ﴾ يعني: المتقدمين، فهذا معناه: أن ابن عباس فهم من الإلهة، معنى العبادة، وقد قال الراجز:

لله درُّ الغانيات المدَّهِ سبَّحن واسترجعن من تألهِ يعني: من عبادتي، فيكون إذاً - الإله هو: المعبود، فمعنى (لا إله): لا معبود إلا الله.

ف (لا) في قوله (لا معبود) هي: النافية للجنس وهي -كما تعلمون- تحتاج إلى اسم وخبر؛ لأنها تعمل عمل (إن) كما قال ابن مالك في الألفية:

عمل( إن) اجعل لـ( لا) في نكرة

فإن قيل: فأين خبر (لا) النافية للجنس؟ فالجواب أنّ كثيراً من المنتسبين للعلم قدَّروا الخبر: بـ (لا إله موجود إلا الله)، ووجه هذا التقدير، وسببه: يحتاج إلى مقدمة قبله وهي: أن المتكلمين والأشاعرة والمعتزلة ومن ورثوا علوم اليونان قالوا: إن كلمة (إله) هي بمعنى: فاعل؛ لأن (فعال) تأتي بمعنى (مفعول)، أو (فاعل) فقالوا: هي بمعنى آليه، والآليه هو: القادر، ففسروا (الإله) بأنه: القادر على الاختراع؛ وهذا تجده مسطوراً في عقائد الأشاعرة، كما في شرح العقيدة السنوسية، التي تسمى عندهم بـ (أم البراهين). إذ قال فيها ما نصُّه: (الإله) هو المستغني عما سواه، المفتقر إليه كُلُّ ما عداه، قال: فمعنى لا إله إلا الله: لا مستغنياً عما سواه، ولا مفتقراً إليه كلُّ ما عداه إلا

الله. ففسروا الألوهية بالربوبية، وفسروا الإله بالقادر على الاختراع، أو بالمستغنى عما سواه، المفتقر إليه كل ما عداه، ولذلك يقدِّرون الخبر: موجود، ف(لا إله) خَبَرُهَا: موجودٌ، يعنى: لا قادر على الاختراع والخلق موجودٌ إلا الله، ولا مستغنياً عما سواه، ولا مفتقراً إليه كل ما عداه موجودٌ إلا الله؛ لأن الخلق جميعاً محتاجون إلى غيرهم. وهذا الذي قالوه هو الذي فتح باب الشرك على المسلمين ؛ لأنهم ظنوا أن التوحيد هو: إفراد الله بالربوبية ، فإذا اعتقد المرء أن القادر على الاختراع هو الله وحده: صار موحداً، وإذا اعتقد أن المستغنى عما سواه والمفتقر إليه كل ما عداه هو الله وحده صار-عندهم - موحداً. وهذا من أبطل الباطل ؛ لأن مشركي قريش كانوا على الإقرار بالربوبية ، كما دل القرآن على ذلك ، كقوله تعالى: ﴿ وَلَإِن سَأَلْتَهُم مَّنْ خَلَقَ ٱلسَّمَواتِ وَٱلْأَرْضَ وَسَخَّرَ ٱلشَّمْسَ وَٱلْقَمَرَ لَيَقُولُنَّ ٱللَّهُ ﴾ [العنكبوت: ٦١] وفي آية أخرى: ﴿ وَلَإِن سَأَلْتَهُم مَّنْ خَلَقَ ٱلسَّمَاوَاتِ وَٱلْأَرْضَ لَيَقُولُنَّ خَلَقَهُنَّ ٱلْعَزِيزُ ٱلْعَلِيمُ ﴾ [الزحرف: ٩] ونحو ذلك من الآيات، وهي كشيرة ، كقوله: ﴿ قُلْ مَن يَرْزُقُكُم مِّنَ ٱلسَّمَآءِ وَٱلْأَرْضِ أَمَّن يَمْلِكُ ٱلسَّمْعَ وَٱلْأَبْصَارَ وَمَن يُحُرِّجُ ٱلْحَيَّ مِنَ ٱلْمَيِّتِ وَيُحُرِّجُ ٱلْمَيِّتَ مِنَ ٱلْحَيِّ وَمَن يُدَبِّرُ ٱلْأَمْنَ ۚ فَسَيَقُولُونَ ٱللَّهُ ۚ فَقُلَ أَفَلَا تَتَّقُونَ ﴿ فَذَالِكُمُ ٱللَّهُ رَبُّكُمُ ٱلْحَقُّ فَمَاذَا بَعْدَ ٱلْحَقّ إِلَّا ٱلضَّلَالُ ﴾ [يونس: ٣١-٣٦] الآيات من سورة يونس. فَعُلم بذلك أن مشركي قريش لم يكونوا ينازعون في الربوبية. فصارت هذه الكلمة إذاً دالة على غير ما أراد أولئك المتكلمون وهو ما ذكرناه آنفاً من أن معنى: لا الله، هو: لا معبود، وأن تقدير الخبر: (موجود) فيكون المعنى: لا معبود موجود إلا الله، وهذا باطل؛ لأننا نرى أن المعبودات كثيرة وقد قال جل وعلا خبراً عن قول الكفار: ﴿ أُجَعَلَ ٱلَّا لِهَةَ إِلَهُا وَ حِداً ﴾ [ص:٥]. فدل ذلك: أن المعبودات كثيرة. والمعبودات موجودة. فتقدير الخبر بـ (موجود) غلط. ومن المعلوم أن المتقرر في علم العربية أن خبر (لا) النافية للجنس يكثر حذفه في لغة العرب، وفي نصوص الكتاب والسنة ؛ ذلك أن خبر (لا) النافية للجنس يحذف إذا كان المقام يدل عليه، وإذا كان السامع يعلم ما المقصود من ذلك، وقد قال ابن مالك في آخر باب (لا) النافية للجنس المساق هذه المسألة:

وشاع في ذا الباب (۱) إسقاط الخبر إذا المراد مع سقوطه ظهر فإذا ظهر المراد مع حذف الخبر، فإنك تحذف الخبر؛ لأن الأنسب أن يكون الكلام مختصراً، كما في قوله عليه الصلاة والسلام: «لا عدوى ولا طيرة ولا هامة ولا صفر ولا نوء ولا غُولَ» (۱) فأين الخبر فيما تقدَّم؟ الجواب: أنه في كل ذلك محذوف ؛ لكونه معلوماً لدى السامع، إذاً: فخبر (لا إله) معلوم، ولا يصح تقديره: بـ (موجود) ؛ لأن الآلهة التي عُبدَت مع الله موجودة، فالصحيح تقدير الخبر بقولك: بحق أو: حق ، يعني : لا إله بحق ، أو لا معبود بحق ، أو لا معبود بحق ، أو لا معبود بحق ، أو لا

<sup>(</sup>١) يعني باب (لا) النافية للجنس.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (١٠٦) و (٢٢٢٠).

معبود حق إلا الله، وإن قدرت الظرف فلا بأس، أو قدرت كلمة مفردة فلا بأس، فلا معبود حق إلا الله: هذا معنى كلمة التوحيد. فيكون كل معبود غير الله - جل وعلا - قد عبد، ولكن هل عبد بالحق، أو عبد بالباطل، والظلم، والطغيان، والتعدي؟؟! الجواب: أنه قد عبد بالباطل، والظلم، والطغيان، والتعدي، وهذا يفهمه العربي بمجرد سماعه لكلمة لا إله إلا الله؛ ولهذا قال الشيخ محمد بن عبد الوهاب - رحمه الله -: بئس قوم أبو جهل أعلم منهم به (لا إله إلا الله).

فأبو جهل كان يفهم هذه الكلمة، وأبى أن يقولها. ولو كان معناها: لا إله موجود، كما يزعم كثير من أهل هذا العصر وما قبله: لقالوها بسهولة، ولم يدروا ما تحتها من المعاني. لكنهم كانوا يعلمون أن معناها: لا معبود حق إلا الله، وأن عبادة غيره إنما هي بالظلم، فهل يقرون على أنفسهم بالظلم، والبغي، والعدوان ؟! فحقيقة معنى: (لا إله إلا الله)، هي ما شرحناه، وبيناه، وفيها الجمع بين النفي والإثبات، كما سيأتي بيان ذلك في آية سورة الزخرف، في قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ لِأَبِيهِ وَقَوْمِهِ إِنَّنِي بَرَآةُ مِّمَا تَعْبُدُونَ إِلاَ ٱللهُ الله الزحرف: ٢٧].

قال الإمام- رحمه الله -: ( وقول الله تعالى ﴿ أُوْلَنَبِكَ ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ يَبْتَغُونَ إِلَىٰ رَبِّهِمُ ٱلْوَسِيلَةَ أَيْهُمْ أَقْرَبُ وَيَرْجُونَ رَحْمَتَهُ وَكَافُونَ عَذَابَهُ وَكَافُونَ عَذَابَهُ وَكَافُونَ عَذَابَهُ وَكَافُونَ عَذَابَهُ وَ الإسراء: ٥٧]): هذه الآية تفسير للتوحيد ؛ وذلك أننا عرفنا التوحيد

بأنه: إفراد الله بالعبادة - وهو توحيد الإلهية - وهذه الآية اشتملت على الثناء على خاصة عباد الله، بأنهم وحَّدوا الله في الإلهية. وهذه مناسبة الآية للباب، فقد وصفهم الله- جل وعلا- بقوله: ﴿ أُوْلَتِهِكَ ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ ﴾. ومعنى: ﴿ يَـدْعُونَ ﴾: يعبدون ؛ لأن الدعاء هو العبادة، والدعاء نوعان -كما سيأتي تفضيله-: دعاء مسألة، ودعاء عبادة، فقوله هنا﴿ أُوْلَـٰبِكَ ٱلَّذِينَ يَـدُعُونَ ﴾ يعني: يعبدون، والوسيلة في قوله: ﴿ يَبْتَغُونَ إِلَىٰ رَبِّهِمُ ٱلْوَسِيلَةَ ﴾ هي: القصد والحاجة، والتقرب بالأعمال الصالحة يعني: أن حاجاتهم يبتغونها إلى ربهم ذي الربوبية الذي يملك الإجابة، وفي مسائل نافع بن الأزرق، المعروفة لابن عباس رضي الله عنهما - أنه سأله عن قوله تعالى في سورة المائدة: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّقُواْ ٱللَّهَ وَٱبْتَغُواْ إِلَيْهِ ٱلْوَسِيلَةَ ﴾ [المائدة: ٢٥]: ما معنى الوسيلة؟ فقال: الوسيلة الحاجة، فقال له: وهل تعرف العرب ذلك؟ قال: نعم، ألم تسمع قول الشاعر، وهو عنترة يخاطب امرأة: إن الرجال لهم إليك وسيلة أن يأخذوك تكحلي وتخضبي فقول عنترة: (لهم إليك وسيلة) يعني: لهم إليك حاجة، ووجه الاستدلال من آية المائدة: أنه قال: ﴿ وَٱبْتَغُوا إِلَيْهِ ٱلْوَسِيلَةَ ﴾ فقدَّم الجار والمجرور على لفظ (الوسيلة)، وتقديم الجار والمجرور- وحقّه التأخير- يفيد الحصر والقصر، وعند عدد من علماء المعانى: يفيد الاختصاص، وسواءً أكان هذا أم ذاك، فوجه الاستدلال ظاهر: في أن قوله تعالى في آية الإسراء:

﴿ يَـبَّتَغُونَ إِلَىٰ رَبِّهِمُ ٱلْوَسِيلَةَ ﴾ معناه: أن حاجاتهم إنما يبتغونها عند الله، وقد اختص الله- جل وعلا- بذلك، فلا يتوجهون إلى غيره، وقد حصروا وقصروا التوجه في الله- جل وعلا-.

وقد جاء بلفظ الربوبية دون لفظ الألوهية قوله تعالى ﴿ يَبْتَغُونَ إِلَىٰ رَبِّهِمُ ٱلْوَسِيلَةَ ﴾ ولم يقل: يبتغون إلى الله الوسيلة ؛ لأن اجابة الدعاء، والإثابة، هي: من مفردات الربوبية ؛ لأن ربوبية الله على خلقه تقتضي أن يجيب دعاءهم وأن يعطيهم سؤلهم.

فظهر من قوله: ﴿ يَبْتَغُونَ إِلَىٰ رَبِهِمُ ٱلْوَسِيلَةَ ﴾ أن فيها تفسير التوحيد، وهو أن كل حاجة من الحاجات إنما تنزلها بالله - جل وعلا – وكذلك قوله: ﴿ يَدْعُونَ ﴾ فيه تفسير التوحيد —أيضاً - لأن معنى ﴿ يَدْعُونَ ﴾ يعبدون ؛ فهم إنما يطلبون حاجاتهم من الله – جل وعلا - فلا يعبدون غير الله بنوع من العبادات، ولا يتوجهون بها لغير الله، فإذا نحروا فإنما ينحرون يبتغون إلى ربهم الحاجة، وإذا صلوا فإنما يصلون يبتغون إلى ربهم القربة، وإذا استغاثوا فإنما يستغيثون بالله يبتغون إليه رفيع الدرجات دونما سواه، إلى آخر مفردات توحيد العبادة. فهذه الآية دالة —بظهور – على أن قوله: ﴿ يَدْعُونَ مَمْ العلم إيراد هذه الآية في هذا الباب وقال: ما مناسبة هذه الآية لهذا الباب؟ وبما ذكرت لك تتضح المناسبة جلياً .

وقوله - جل وعلا -: ﴿ أَيُهُمْ أَقْرَابُ وَيَرْجُونَ رَحْمَتَهُ وَكَافُونَ عَذَابَهُ وَ الإسراء: ٧٥] فيه بيان لحال خاصة عباد الله الذين جمعوا بين العبادة ، والخوف ، والرجاء ، فيرجون رحمته ، ويخافون عذابه ، فهم إنما توجهوا إليه وحده دون ما سواه فأنزلوا الخوف ، والمحبة ، والدعاء ، والرغب ، والرجاء في الله - جل وعلا - وحده دون ما سواه ، وهذا هو تفسير التوحيد.

قال- رحمه الله -: وقوله: ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ لِأَبِيهِ وَقَوْمِهِ ٓ إِنَّنِى بَرَآءُ مِّمَّا تَعْبُدُونَ إِلَّا ٱلَّذِى فَطَرَنِى فَإِنَّهُ سَيَهَدِينِ ﴾ [الزحرف:٢٧] والدليل في هنده الآية هو قوله: ﴿ إِنَّنِى بَرَآءُ مِّمَّا تَعْبُدُونَ إِلَّا ٱلَّذِى فَطَرَنِى ﴾، ووجه الاستدلال أن هذه الجملة فيها البراءة، وفيها الإثبات، فالبراءة: مما يعبدون، قال بعض أهل العلم: تبرأ من العبادة ومن المعبودين قبل أن يتبرأ من العابدين ؛ لأنه إذا تبرأ من أولئك: فقد بلغ به الحنق، والكراهة، والبغضاء، والكفر بتلك العبادة مبلغها الأعظم، وقد جاء تفصيل ذلك في آية الممتحنة كما هو معلوم.

فمناسبة هذه الآية للباب: أن قوله: ﴿ إِنَّنِي بَرَآءُ مِّمَّا تَعْبُدُونَ إِلَّا فَمِناسبة هذه الآية للباب: أن قوله: ﴿ إِنَّنِي مَسَاوِية لكلمة التوحيد بل الله على نفي وإثبات، فهي مساوية لكلمة التوحيد بل هي التوحيد، ففي هذه الآية تفسير شهادة أن لا إله إلا الله ؛ ولهذا قال - جل وعلا - بعدها: ﴿ وَجَعَلَهَا كَلِمَةُ مُ بَاقِيَةً فِي عَقِبِهِ عَهُ، فما هذه الكلمة؟

هي قول: لا إله إلا الله، كما عليه تفاسير السلف، فقوله -جلا وعلا-: ﴿ إِنَّنِي بَرَآءٌ مِّمَّا تَعْبُدُونَ ﴾ فيه النفي الذي نعلمه من قوله ( لا إله) ، وقوله: ﴿ إِلَّا ٱلَّذِي فَطَرَنِي ﴾ فيه الإثبات الذي نفهمه من قولنا: (إلا الله)، فتفسير شهادة أن لا إله إلا الله هو في هذه الآية ؛ لأن: (لا إله) معناها-: ﴿ إِنَّنِي بَرَآءٌ مِّمَّا تَعْبُدُونَ ﴾ و( إلا الله) معناها ﴿ إِلَّا ٱلَّذِي فَطَرَنِي ﴾، ففي آية سورة الزخرف هذه: أن إبراهيم عليه السلام شرح لهم معنى كلمة التوحيد بقوله: ﴿ إِنَّنِي بَرَآءُ مِّمَّا تَعْبُدُونَ إِلَّا ٱلَّذِي فَطَرَنِي ﴾. والبراءة هي: الكفر، والبغضاء، والمعاداة. وتبرًّأ من عبادة غير الله، فهذه البراءة لا بد منها، ولا يصح إسلام أحد حتى تقوم هذه البراءة في قلبه؛ لأنه إن لم تقمُّ هذه البراءة في قلبه، فلا يكون موحداً، والبراءة هي: أن يكون مبغضاً لعبادة غير الله، كافراً بعبادة غير الله، معادياً لعبادة غير الله، كما قال في الآية- هنا-: ﴿ إِنَّنِي بَرَآءٌ مِّمَّا تَعْبُدُونَ ﴾. أما البراءة من العابدين فإنها من لوازم التوحيد، وليست من أصل كلمة التوحيد، بمعنى أنه قد يعادي، وقد لا يعادي. وهذه لها مقامات منها ما هو مُكفِّر، ومنها ما هو نوع موالاة، ولا يصلُّ بصاحبه إلى الكفر.

فتحصَّل لك -إذاً-: أن البراءة التي هي مُضمَّنة في النفي في قول: (لا إله) تقتضي البغض لعبادة غير الله، والكفر بعبادة غير الله، والعداوة لعبادة غير الله، وهذا القدر لا بد منه، بل لا يستقيم إسلام أحد حتى يكون في قلبه ذلك.

ثم قال: ﴿ إِلَّا ٱلَّذِى فَطَرَنِى ﴾ وهذا الاستثناء هو كالاستثناء الذي في كلمة التوحيد (لا إله إلا الله)، قال بعض أهل العلم في قوله: ﴿ إِلَّا ٱلَّذِى فَطَرَنِى ﴾ ذكر الفطر دون غيره ؛ لأن في ذلك تذكيرا بأنه إنما يستحق العبادة من فَطَر، أما من لم يفطِر، ولم يخلق شيئًا، فإنه لا يستحق شيئًا من العبادة. فمناسبة هذه الآية للباب ظاهرة، وكذا: وجه الاستدلال منها.

قال: وقوله: ﴿ اَتَّخَذُواْ أَحْبَارَهُمْ وَرُهْبَانَهُمْ أَرْبَابًا مِّن دُونِ اللهِ ﴾ التوبة: ٣١] الأرباب: جمع رب، والربوبية هنا هي: العبادة، يعني: اتخذوا أحبارهم ورهبانهم معبودين ﴿ مِّن دُونِ اللهِ ﴾ يعني: مع الله ؛ وذلك أنهم أطاعوهم في تحليل الحرام، وتحريم الحلال، والطاعة من التوحيد، وفرد من أفراد العبادة، فإذا أطاع غير الله في التحليل وفي التحريم: فإنه يكون قد عبد ذلك الغير، فهذه الآية فيها: ذِكرُ أحد أفراد التوحيد، وأحد أفراد العبادة، وهو الطاعة، وسيأتي إيرادها في باب مستقل - إن شاء الله تعالى - مع بيان ما تشتمل عليه من المعانى.

قال: وقوله: ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَتَّخِذُ مِن دُونِ ٱللَّهِ أَندَادًا يُحِبُّونَهُمْ كَحُبِّٱللَّهِ ﴾ [البقرة:١٦٥] ).

أخبر الله - جل وعلا - أن المشركين اتخذوا من دون الله أنداداً - يعني: مع الله، أو غيره - دونه وجعلوهم يستحقون شيئاً من العبادات، ووصفهم بأنهم

﴿ يُحِبُّونَهُمْ كَحُبِ ٱللَّهِ ﴾ . وقوله هنا ﴿ كَحُبِ ٱللَّهِ ﴾ للمفسرين من السلف فمن بعدهم هنا قولان:

١ - منهم من يقول: ﴿ يُحِبُّونَهُمْ كَحُبِ ٱللَّهِ ﴾ هي كلها في الذين اتخذوا أنداداً يعني: يحبون أندادهم كحبهم لله.

٢- وقال آخرون: ﴿ يُحِبُّونَهُمْ كَحُبِ ٱللَّهِ ﴾ يعني: يحبونهم كحب المؤمنين لله ف( الكاف) هنا بمعنى: مثل، كقوله تعالى: ﴿ ثُمَّ قَسَتْ قُلُوبُكُم مِّنَ بَعْدِ ذَالِكَ فَهِيَ كَالُحُجَارَةِ أَوْ أَشَدُّ قَسُوةً ﴾ فالكاف هنا اسم بمعنى: مثل ؛ لأنه عَطَفَ عليها اسماً آخر وهو قوله: ﴿ أَوْ أَشَدُّ قَسُوةً ﴾.

فيكون معنى: ﴿ يُحِبُّونَهُمْ كَحُبِ ٱللَّهِ ﴾ أي: أنهم سوّوا تلك الآلهة بالله تعالى في المحبة، فهم يحبون الله حباً عظيماً، ولكنهم يحبون تلك الآلهة -أيضاً - حباً عظيماً، وهذه التسوية هي: الشرك، وهي التي جعلتهم من أهل النار، كما قال - جل وعلا - في سورة الشعراء مخبراً عن قول أهل النار، كما قال - جل وعلا - في سورة الشعراء مخبراً عن قول أهل النار، وتَٱللَّهِ إِن كُنَّا لَغِي ضَلَالٍ مُّبِينٍ ﴿ إِذْ نُسَوِيكُم بِرَبِ ٱلْعَالَمِينَ ﴾ أهل النار، ١٩٥ ومعلوم أنهم ما سووا تلك الآلهة برب العالمين في الخلق، والرزق، ومفردات الربوبية، وإنما سووهم برب العالمين في المحبة والعبادة، فيكون معنى قوله -جل وعلا - ﴿ يُحِبُّونَهُمْ كَحُبِ ٱللَّهِ ﴾ أنهم: يحبونهم مجبة فيكون معنى قوله -جل وعلا - ﴿ يُحِبُّونَهُمْ كَحُبِ ٱللَّهِ ﴾ أنهم: يحبونهم مجبة فيكون معنى قوله -جل وعلا - ﴿ يُحِبُونَهُمْ كَحُبِ ٱللَّهِ ﴾ أنهم: يحبونهم مجبة فيكون معنى قوله -جل وعلا - ﴿ يُحِبُّونَهُمْ كَحُبِ ٱللَّهِ ﴾ أنهم: يحبونهم مجبة فيكون معنى قوله -جل وعلا - ﴿ يُحِبُّونَهُمْ مَحُبُواللَّهُ ﴾ أنهم: يحبونهم مجبة فيكون معنى قوله -جل وعلا - ﴿ يُحِبُونَهُمْ كَحُبُ آللَّهِ ﴾ أنهم: يحبونهم مجبة فيكون معنى قوله -جل وعلا - ﴿ يَحِبُونَهُمْ مَلِي اللَّهُمْ يَحْدُ اللَّهُمْ اللَّهُمْ يَعْمَلُونُ مُعَنَّى قوله - جل وعلا - ﴿ يَحِبُونَهُمْ مَلَالِهُمْ يَعْمَالُونُ وَالْعَبْ اللَّهُمْ يَعْمَالُونُ الْعَلْمُ اللَّهُمْ عَلَيْ وَلْهُمْ عَلَيْ اللَّهُمْ عَلَيْ الْعَلْمُ اللَّهُمْ عَلَيْ الْعُنْ الْعَلْمُ اللَّهُمْ عَلْمُ اللَّهُمْ عَلَيْ الْعَلْمُ اللَّهُمُ عَلَيْ اللَّهُمْ اللَّهُمْ اللَّهُ الْعَلْمُ اللَّهُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ اللَّهُ عَلْمُ اللَّهُ الْعِلْمُ اللَّهُ الْعَلْمُ الْعُلْمُ الْعِلْمُ الْعُلْمُ اللَّهُ الْعِلْمُ الْعُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ اللَّهُ الْعُلْمُ اللَّهُ الْعُلْمُ اللَّهُ الْعُلْمُ اللَّهُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ اللَّهُ الْعُلْمُ اللَّهُ الْعُلْمُ اللَّهُ الْعُلْمُ اللَّهُ الْعُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ الْعُلْمُ اللْعُلْمُ اللْعُلْمُ اللَّهُ الْعُلْمُ اللَّهُ الْعُلْمُ اللَّهُ الْعُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ الْعُلْمُ الللْعُلْمُ اللْعُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْعُلْمُ اللَّهُ الْعُلْمُ اللْعُلْ

مثل محبتهم لله، وهذا الوجه أرجح من الوجه الآخر الذي تقديره: كحب المؤمنين لله، والذين آمنوا أشد حباً لله.

ووجه الاستدلال من الآية، ومناسبتها للباب ظاهرة: في أن التشريك في المحبة مناف لكلمة التوحيد، ومناف للتوحيد من أصله، بل حَكَمَ الله عليهم بأنهم اتخذوا أنداداً من دون الله، يحبونهم كحب الله، ووصفهم بذلك. ولا شك أن المحبة نوع من أنواع العبادة، والمحبة مُحرِّكة، وهي التي تبعث على التصرفات. فوجه ذكره المحبة —هنا-: أن المحبة نوع من أنواع العبادة، فلما لم يفردوا الله بهذه العبادة: صاروا متخذين أنداداً من دون الله، وهذا معنى التوحيد، ومعنى شهادة أن لا إله إلا الله.

ثم قال- رحمه الله -: (في الصحيح عن النبي الله أنه قال: « من قال: لا إله إلا الله، وكفر بما يعبد من دون الله، حَرُمَ ماله ودمه، وحسابه على الله- عز وجل-»):

في هذا الحديث: بيان التوحيد وشهادة أن لا إله إلا الله؛ ذلك أن ثمة فرقاً بين قول: لا إله إلا الله، وبين التوحيد وشهادة أن لا إله إلا الله، فالتوحيد والشهادة أرفع درجة، ويختلفان عن مجرد القول، وهذا الحديث فيه قيدٌ زائد عن مجرد القول، وهو قوله عليه الصلاة والسلام: «من قال: لا إله إلا الله، وكفر بما يعبد من دون الله » فتكون (الواو) هنا عاطفة، ويكون ما بعدها غير ما قبلها؛ لأن الأصل في العطف المغايرة، فتضمن قوله: «كفر بما يعبد من دون الله » أمراً زائداً على مجرد القول، فيكون المعنى: أنه قال: لا إله إلا الله، ومع قوله كفر بما يعبد من دون الله، يعنى: تبراً مما يعبد من دون الله، هذا قول.

والقول الثاني: أن (الواو) هنا وإن كانت عاطفة ، فليست لتمام المغايرة ، وإنما هي من باب عطف التفسير ، فيكون ما بعدها بعض ما قبلها ، كقوله جل وعلا-: ﴿ مَن كَانَ عَدُوًّا لِللّهِ وَمَلَيْكِ عَدُولُ اللّهِ وَمَلَيْكِ وَمِيكُللَ ﴾ [البقرة: ٩٨] فجبريل وميكال بعض الملائكة ، فعطفهم ، وخصهم بالذكر ، وأظهر اسم جبريل وميكال: لبيان أهمية هذين الاسمين ، وأهمية هذين الملكين ؛ لأن أولئك اليهود لهم كلام بالقدح في جبريل وميكال.

فالمقصود: أن العطف -هنا-: عطف خاص بعد عام، أو عطف تفسير؟ لأن ما بعدها داخل في ما قبلها، وهذا تفسير لقوله: لا إله إلا الله، فتكون: (لا إله إلا الله) على هذا القول الثاني: متضمنة للكفر بما يعبد من دون الله، وهذا سبق ذكره في تفسير معنى البراءة المذكورة في آية سورة الزخرف، وهي قوله تعالى: ﴿ إِنَّنِي بَرَآءُ مِّمَّا تَعْبُدُونَ إِلّا ٱلّذِي فَطَرَنِي ﴾ [الزحرف:٢٧] إذ قلنا: إن البراءة تتضمن البغض، والكفر، والمعادة، والكفر يكون بما يعبد من دون الله، وهذا تفسير ظاهر لكلمة التوحيد.

والوجه الثاني هو الأظهر والأنسب لسياق الشيخ- رحمه الله تعالى- بل هو الذي يتوافق مع ما قبله من الأدلة.

وقوله: «حرم دمه وماله وحسابه على الله- عز وجل- »، ذلك لأنه صار مسلما، فمن قال: لا إله إلا الله، وكفر بما يعبد من دون الله، صار مسلما، والمسلم لا يحل دمه إلا بإحدى ثلاث، وكذلك: لا يحل ماله إلا بحق؛ ولهذا قال هنا: «حرم ماله ودمه ».

فظهر من هذه الترجمة ، وما فيها من الآيات والحديث: أن تفسير التوحيد وتفسير شهادة أن لا إله إلا الله: يستوجب من المسلم مزيد عناية ، ونظر ، وتأمل ، وتأن حتى يفهمه بحجته ، وببيان وجه الحجة في ذلك.

بعد ذلك قال الشيخ- رحمه الله -: ( وتفسير هذه الترجمة ما بعدها من أبواب):

فالكتاب كله هو تفسير للتوحيد، وتفسير لكلمة لا إله إلا الله، وبيان ما يضاد ذلك، وبيان ما ينافي أصل التوحيد، وما ينافي كماله، وبيان الشرك الأكبر، والشرك الأصغر، والشرك الخفي، وشرك الألفاظ، وبيان بعض مستلزمات التوحيد- توحيد العبادة- من الإقرار لله بالأسماء والصفات، وبيان ما يتضمنه توحيد العبادة من الإقرار لله - جل وعلا- بالربوبية.



# باب من الشرك لبس الحلقة والخيط ونحوهما لرفع البلاء أو دفعه

وقول الله تعالى: ﴿ قُلْ أَفَرَءَيْتُم مَّا تَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ إِنْ أَرَادَنِيَ ٱللَّهُ بِضُرِّ هَلْ هُنَّ كَشِفَتُ ضُرِّهِ ۦٓ ﴾ الآية [الزمر:٣٨].

عن عمران بن الحصين أن النبي أن النبي أن رجلاً في يده حلقة من صفر فقال: «ما هذه؟ » قال: من الواهنة، فقال: «انزعها، فإنها لا تزيدك إلا وهناً، فإنك لو مت، وهي عليك، ما أفلحت أبداً وواه أحمد بسند لا بأس به .() وله عن عقبة بن عامر مرفوعاً: «من تعلق تميمة فلا أتم الله له، ومن تعلق ودعة فلا وَدَعَ الله له »(). وفي رواية: «من تعلق تميمة فقد أشرك »() ولابن أبي حاتم عن حذيفة أنه رأى رجلاً في يده خيط من الحمى فقطعه وتلا قوله تعالى: ﴿ وَمَا يُؤْمِنُ أَكَثَرُهُم بِالله إلا وَهُم مُّشْرِكُونَ ﴾ .()

#### فيه مسائل:

الأولى: التغليظ في لُبس الحلقة والخيط ونحوهما لمثل ذلك.

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد ٤٤٥/٤ وابن حبان ٦٢٨/٧ والحاكم ٢١٦/٤.

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد ١٥٤/٤ وأبو يعلى(١٧٥٩) والحاكم ١٧/٤.

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد ١٥٦/٤ والحاكم ٤١٧/٤.

<sup>(</sup>٤) ذكره ابن كثير في "التفسير" ٣٤٢/٤.

الثانية: أن الصحابي لو مات وهي عليه ؛ ما أفلح. فيه شاهد لكلام الصحابة: أن الشرك الأصغر أكبر من الكبائر.

الثالثة: أنه لم يعذر بالجهالة.

الرابعة: أنها لا تنفع في العاجلة؛ بل تضر؛ لقوله "لا تزيدك إلا وهناً".

الخامسة: الإنكار بالتغليظ على من فعل مثل ذلك.

السادسة: التصريح بأن من تعلق شيئاً وُكِل إليه.

السابعة: التصريح بأن من تعلق تميمة فقد أشرك.

الثامنة: أن تعليق الخيط من الحُمَّى من ذلك.

التاسعة: تلاوة حذيفة الآية دليل على أن الصحابة يستدلون بالآيات التي في الشرك الأكبر على الأصغر، كما ذكر ابن عباس في آية البقرة.

العاشرة: أن تعليق الوَدَع عن العين من ذلك.

الحادية عشرة: الدعاء على من تعلق تميمة أن الله لا يُتمَّ له، ومن تعلق ودعةً فلا ودع الله له؛ أي: ترك الله له.

#### الشرح:

هذا بابٌ شرع به الشيخ- رحمه الله- في تفصيل ما سبق، وهو بيان التوحيد ببيان ضده. ومن المعلوم أن الشيء يُعرف ويتميز بشيئين: بحقيقته، وبمعرفة ضده.

والتوحيد يتميز بمعرفته في نفسه أي: بمعرفة معناه وأفراده، وبمعرفة ضده -أيضاً- وقد قال الشاعر:

..... ويضدها تتميز الأشياء

وهذا صحيح: فإن التوحيد يُعرف حسننه بمعرفة قبح الشرك. وقد بدأ الإمام- رحمه الله- في ذِكْر ما هو مضاد للتوحيد.

وما يضاد التوحيد منه: ما يضاد أصله، وهو: الشرك الأكبر الذي إذا أتى به المكلف فإنه ينقض توحيده، و يكون مشركاً شركاً أكبر مخرجاً من الملة، فمثل هذا يُقال فيه: أنه قد أتي بما ينافي التوحيد، أو ينافي أصل التوحيد. والثاني: ما ينافي كمال التوحيد الواجب، وهو: ما كان حاصلاً من جهة الشرك الأصغر، فإنه ينافي كماله الواجب، فإذا أتى بشيء منه، فقد نافى الشرك الأصغر، فإنه ينافي كماله التوحيد إلما يكون بالتخلص من أنواع الشرك بذلك كمال التوحيد؛ لأن كمال التوحيد إلما يكون بالتخلص من أنواع الشرك جميعاً، وكذلك الرياء فإنه من أفراد الشرك الأصغر -أعني: يسير الرياء، وهو ينافي كمال التوحيد. ومنها أشياء يقول العلماء عنها: إنها نوع شرك، فيعبرون عن بعض المسائل من الشركيات بأنها: نوع شرك، أو: نوع تشريك، فصارت ألفاظهم - عندنا - في هذا الباب أربعة:

الأول: الشرك الأكبر.

الثاني: الشرك الأصغر.

الثالث: الشرك الخفي.

الرابع: قولهم في بعض المسائل: فيها نوع شرك، أو نوع تشريك، وذلك مثل ما سيأتي في قوله - جل وعلا -: ﴿ يَعْرِفُونَ نِعْمَتَ ٱللّهِ ثُمَّ يُنكِرُونَهَا ﴾ النحل: ١٨٣]، وفي نحو قوله: ﴿ أَيُشُرِكُونَ مَا لَا يَخْلُقُ شَيْئًا وَهُمْ يُخْلَقُونَ ﴾ الأعراف: ١٩١]، وهذا يدخل في باب الطاعة، كما سيأتي بيانه مفصلاً -إن شاء الله-.

ابتدأ الشيخ- رحمه الله- في هذا الباب: بتفصيل وبيان صور من الشرك الأصغر، التي يكثر وقوعها، وقدَّم الأصغر على الأكبر: انتقالاً من الأدنى إلى الأعلى ؛ لأن الشبهة في الأدنى ضعيفة بخلاف الشبهة في الأعلى، فإنها أقوى، لأن شبهة المتعلِّق بالخيط، وبالتمائم أضعف من شبهة المتعلق بالأولياء والصالحين، فإذا علم المتعلق بالخيط، والتمائم، ونحوها خطأه وبطلان تعلقه ، سَهُل - بعد ذلك - إقناعه ببطلان التعلق بغير الله من الأولياء والصالحين، وبأنه أقبح من الأول- كما هو الحال في الشرك الأكبر-، أما إذا جاء إلى من هو متلبس بالشرك الأكبر، كالذي يتعلُّق بالأولياء، ويدعوهم، ويسألهم، ويذبح لهم، فلا يَحْسُن فيمن هذه حاله أن يُنتقل في إقناعه ببطلان ما هو عليه من الأعلى إلى الأدنى ؛ لقوة الشبهة عنده تجاه من أشرك بهم ، وهي- بزعمه- أن أولئك لهم مقامات عند الله- جل وعلا- فهذه حقيقة حال الذين يتوجهون إلى أولئك المدعوين، ويشركون بهم الشرك الأكبر المخرج من الملة -والعياذ بالله- فإنهم يقولون: إنما أردنا الوسيلة، وهؤلاء الذين ندعوهم لهم مقامات عند الله، وإنما أردنا الوسيلة. فحال هؤلاء كحال المشركين الذين كانوا في زمن النبي الله الله على الله ع ٱتَّخَذُواْ مِن دُونِهِ ۚ أَوْلِيكَاءَ مَا نَعْبُدُهُمْ إِلَّا لِيُقَرِّبُونَاۤ إِلَى ٱللَّهِ زُلُّفَيَّ ﴾ الزمر:٣]. والمقصود: أن الشيخ- رحمه الله- بدأ أولاً بتفصيل الشرك الأصغر انتقالاً من الأدنى إلى الأعلى حتى يكون ذلك أقوى في الحجة، وأمكن في النفوس، من جهة: ضرورة التعلق بالله، وإبطال التعلق بغيره.

قوله - رحمه الله -: (بابٌ من الشرك): (مِنْ) - هنا - تبعيضية ؛ يعني: أن هذه الصورة التي في الباب: هي بعض الشرك، لكن هل هي بعض أفراده أو بعض أنواعه؟ الجواب: أنها شاملة للأمرين ؛ لأن ما ذُكر -وهو لبس الحلقة أو الخيط - هو أحد أنواع الشرك، وهو: الشرك الأصغر، وهو —أيضاً - أحد أفراد الشرك بعمومه ؛ لأنها صورة من صور الإشراك.

قوله: (باب من الشرك لبس الحلقة والخيط ونحوهما): المقصود بقوله: (ونحوهما) ما يكون نحو الحلقة والخيط مثل: الخرز، والتمائم، والحديد، ونحو ذلك مما قد يُلبَس، ومثله —أيضاً - ما يعلَّق في البيوت، أو في السيارات، أو يعلَّق على الصغار، ونحو ذلك، مما فيه لبس، أو تعليق، فكلُّ ذلك يدخل في هذا الباب، وأنه من الشرك.

و الحلقة: إما أن تكون من صُفُر يعني: من نحاس، وإما أن تكون من حديد، أو تكون من أي معدن. والخيط: معروف، والمراد عَقْدُه في اليد على وجه الاعتقاد، وليس المراد خيطاً بعينه.

وكان للعرب اعتقاد في الحلقة والخيط، ونحوهما: كالتمائم، وغيرها، إذ كانوا يعتقدون أن من تعلَّق شيئاً من ذلك: أثَّر فيه ونفع، إما من جهة دفع البلاء قبل وقوعه، وإما من جهة رفع البلاء أو المرض بعد وقوعه؛ ولهذا قال الشيخ—رحمه الله -: (لرفع البلاء أو دفعه)؛ لأن الحالتين موجودتان، فمنهم من يعلق الحلق، والخيوط، ونحوهما قبل وقوع البلاء لدفعه، ولا شك أن هذا أعظم إثماً وذنباً من الذي يعلق هذه الأشياء لرفع البلاء بعد حصوله؛ لأنه يعتقد أن هذه الأشياء الحسيسة الوضيعة تدفع قدر الله - جل وعلا-،

فالصنف الأول، هم مَنْ ذكرنا، والصنف الثاني: هم الذين يلبسون تلك الأشياء، ويعلقونها لرفع البلاء بعد حصوله، كمن مَرِضِ فلبس خيطاً، ليرفع ذلك المرض، أو أصابته عين فلبس الخيط ليرفع تلك العين، وهكذا: في أصناف شتى، من أحوال الناس في ذلك.

ثم لِم كان لبس الحلقة أو الخيط من الشرك الأصغر؟ الجواب: لأنه تعلّق قلبه بها، وجعلها سبباً لرفع البلاء، أو سبباً لدفعه، والقاعدة في هذا الباب: أن إثبات الأسباب المؤثرة وكون الشيء سبباً: لا يجوز إلا من جهة الشرع، فلا يجوز إثبات سبب إلا أن يكون سبباً شرعياً، أو أن يكون سبباً قد ثبت بالتجربة الواقعة أنه يؤثر أثرا ظاهراً لا خفياً. فمن لبس حلقة أو خيطاً، أو نحوهما، لرفع البلاء أو دفعه ؛ فإنه يكون بذلك قد اتخذ سبباً ليس مأذوناً به شرعاً، وكذلك من جهة التجربة: لا يحصل له ذلك على وجه الظهور وإنما هو مجرد اعتقاد من الملابس لذلك الشيء فيه، فقد يوافق القدر، فيُشفى مِنْ حين لبس أو بعد لبسه، أو يُدفَع عنه أشياء يعتقد أنها ستأتيه فيبقى قلبه معلّقاً بذلك الملبوس، ويظن بل يعتقد أنه سبب من الأسباب، وهذا باطل.

أمَّا وجه كون لبس الحلقة والخيط ونحوهما لرفع البلاء أو دفعه شركاً اصغر: فإنَّ من لبسها فقد تعلَّق قلبه بها، وجعلها تدفع وتنفع، أو جعلها تؤثر في رفع الضرر عنه، أو في جلب المنافع له. وهذا إنما يستقلُّ به الله - جل وعلا وحده؛ إذ هو وحده النافع الضار، وهو -سبحانه وتعالى - الذي يفيض بالرحمة، ويفيض بالخير أو يمسك ذلك. وأما الأسباب التي تكون سبباً لمسباتها فهذه لا بد أن يكون مأذوناً بها في الشرع؛ ولهذا يعبر بعض العلماء

عما ذكرت بقوله: من أثبت سبباً - يعني: ادَّعى أنه يُحدِثُ المسبَّب، أو يُحدِثُ النتيجة - لم يجعله الله سبباً، لا شرعاً، ولا قدراً: فقد أشرك، يعني: الشرك الأصغر.

هذه القاعدة صحيحة -في الجملة - لكن قد يُشْكل دخول بعض الأمثلة فيها، لكن المقصود من هذا الباب: إثبات أن الأسباب لا بد أن تكون إما من جهة الشرع، وإما من جهة التجربة الظاهرة، مثل: دواء الطبيب، ومثل: الانتفاع ببعض الأسباب التي فيها الانتفاع ظاهراً، كأن تتدفأ بالنار، أو تتبرد بالماء، أو نحو ذلك. فهذه أسباب ظاهرة، بَيِنة الأثر، فتحصل من هذا: أن تعلق القلب بشيء - لرفع البلاء، أو دفعه لم يجعله الشارع سبباً، ولم يأذن به، يكون نوع شرك، وهذا مراد الشيخ بهذا الباب؛ فإن لبس الخيط والحلقة من الشرك الأصغر.

وهنا تنبيه: وهو أن كل أصناف الشرك الأصغر قد تكون شركاً أكبر بحسب حال من فَعلَها: فالأصل: أن لبس الحلقة أو الخيط، وتعليق التمائم، والحلف بغير الله، وقول: ما شاء الله وشئت، ونحو ذلك من الأعمال، أو الاعتقادات، أو الأقوال. الأصل فيها: أنها من الشرك الأصغر، لكن قد تكون شركاً أكبر، بحسب حال صاحبها، يعني: إن اعتقد في الحلقة والخيط مثلاً أنها تؤثر بنفسها: فهذا شرك أكبر، وإذا اعتقد أنها ليست سبباً لكن تؤثر بنفسها وتدفع الضرر بنفسها، فتدفع المرض بنفسها، وتدفع العين بنفسها، أو ترفع المرض بنفسها، أو ترفع العين بنفسها، فإذا اعتقد أنها ليست أسباباً بل هي مؤثرة بنفسها: فقد وقع في الشرك الأكبر؛ لأنه جعل التصرف في أسباباً بل هي مؤثرة بنفسها: فقد وقع في الشرك الأكبر؛ لأنه جعل التصرف في

هذا الكون لأشياء مع الله - جل وعلا -، ومعلوم أن هذا من أفراد الربوبية، فيكون ذلك شركا في الربوبية. فعماد هذا الباب على تعلق القلب بهذه الأشياء: كالحلقة، والخيط، ونحوهما ؛ لدفع ما يسوؤه، أو لرفع ما حل به من مصائب.

ثم ساق الشيخ- رحمه الله- بعد ذلك قول الله -جل وعلا: ﴿ قُلُ أَفَرَءَيَّتُم مَا تَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ إِنْ أَرَادَنِي ٱللَّهُ بِضُرٍّ هَلْ هُنَّ كَشِفَنتُ ضُرِّهِ ﴾ [الزمر: ٣٨]

قوله - جل وعلا - في هذه الآية من سورة الزمر: ﴿ قُلُ أَفَرَءَيْتُهُ مُنّا تَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللّهِ ﴾ قال بعض أهل العلم: إن ( الفاء ) إذا جاءت بعد همزة الاستفهام ، فإنها تكون عاطفة على جملة محذوفة يدل عليها السياق ، وهذه الآية أولها ﴿ وَلَبِن سَا أَلْتَهُم مَّنَ خَلَق ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضَ لَيَقُولُ بَ ۖ ٱللّهُ قُلُ اللّهَ عَني: قل: أتقرون بأن الذي خلق السماوات والأرض هو الله وحده ، ومع ذلك تدعون غيره ؛ وتتوجهون لغيره ؟! أتقرون بذلك ، وتفعلون هذه الأشياء ؟

أو يكون التقدير: أتقرون بأن الله هو الواحد في ربوبيته، وأنه هو الذي خلق السماوات والأرض وحده ؟؟ إذا أقررتم بهذا أفرأيت هذه الأشياء التي تتوجهون لها من دون الله، هل هي قادرة على دفع المضار عنكم؟ أو هل تجلب لكم رحمة من دون الله ؟؟!! فعلى هذا: تكون (الفاء) هنا ترتيبية ؛ رتبت ما بعدها على ما قبلها، وهذا هو المقصود هنا من هذا الاحتجاج ؛ لأن

طريقة القرآن أنه يحتج على المشركين بما أقرُّوا به من توحيد الربوبية على ما أنكروه من توحيد الإلهية، وهم أقروا بالربوبية، فرتَّب على إقرارهم بهذا: أنه يلزمهم أن يبطلوا عبادة غير الله - جل وعلا - ومعنى قوله: ﴿ تَدَّعُونَ ﴾ أي: تعبدون، وقد تكون العبادة بدعاء المسألة، وقد تكون بأنواع العبادة الأخرى، وقوله: ﴿ تَدَّعُونَ ﴾ يشمل دعاء المسألة، ودعاء العبادة ؛ لأنهما حالتان من أحوال أهل الإشراك بالله.

و(ما) في قوله: ﴿ مَّا تَدْعُونَ ﴾ عامة ؛ لأنها اسم موصول بمعنى الذي ؛ أي: أفرأيتم الذي تدعونه من دون الله -الذي شملته هذه الآية - أنواع ، وهو: كل ما دُعي من دون الله مما جاء بيانه في القرآن ، وقد جاء في القرآن بيان الأصناف التي أشرِك بها من دون الله - جل وعلا - وتُوجِّه لها بالعبادة ، وهي أنواع:

الأول: بعض الأنبياء والرسل والصالحين، كما قال - جل وعلا - في آخر سورة المائدة: ﴿ وَإِذْ قَالَ ٱللَّهُ يَعِيسَى ٱبْنَ مَرْيَمَ ءَأَنتَ قُلْتَ لِلنَّاسِ ٱتَّخِذُونِي وَأُمِّي إِلَىٰهَ مِن دُونِ ٱللَّهِ قَالَ سُبْحَننَكَ ﴾ [المائدة: ١١٦] الآيات، فهذا فيه بيان هذا النوع من المعبودين.

الثاني: الملائكة، كما جاء بيان ذلك في آخر سورة سبأ في قوله تعالى: ﴿ وَيَوْمَ يَحْشُرُهُمْ جَمِيعًا ثُمَّ يَقُولُ لِلْمَلْتَبِكَةِ أَهْتَؤُلآءِ إِيَّاكُرْ كَانُواْ يَعْبُدُونَ ﴿ وَيَوْمَ يَحْسُدُونَ الْحَانُواْ يَعْبُدُونَ الْحَانُواْ يَعْبُدُونَ الْحَانُواْ يَعْبُدُونَ الْحِنَّ أَكُمُ مُعْ بَهِم قَالُواْ سُبْحَننَكَ أَنتَ وَلِيُّنَا مِن دُونِهِم أَبِلُ كَانُواْ يَعْبُدُونَ ٱلْحِنَّ أَكْتُرُهُم بَهِم

مُّؤَمِنُونَ ﴾ اسبأ:١٠٠-١١] ونوع آخر من المشركين: كانوا يتوجهون للكواكب بالعبادة، مثل من يعبد الشمس والقمر، وغيرهما من الكواكب. ونوع آخر كانوا يتوجهون للأشجار، والأحجار.

ونوع كانوا يتوجهون للأصنام والأوثان، فقوله: ﴿ أَفَرَءَيْتُم مَّا تَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ ﴾ يدخل فيه كلُّ من تُوجِّه إليه بشيء من أنواع العبادة، وذلك يفيدنا في معرفة وجه الاستدلال من هذه الآية، كما سيأتي.

قوله: ﴿إِنْ أَرَادَنَى ٱللهُ بِضُرِّ هَلْ هُنَّ كَشِفَّتُ ضُرِّهِ ۚ أَوْ أَرَادَنِى بِرَحْمَةٍ هَلْ هُنَّ كَشِفَاتُ ضُرِّهِ ۚ أَن يكون لتلك الآلمة - بأنواعها - هَلْ هُنَّ مُمْسِكَتُ رَحْمَتِهِ ۚ ﴾ فيه إبطال أن يكون لتلك الآلمة - بأنواعها إضرار أو نفع ، ومعنى قوله: ﴿إِنْ أَرَادَنِى ٱللهُ بِضُرِّ هَلْ هُنَّ كَشِفَتُ ضُرِّهِ ۚ ﴾ أي لا يستطيعون ذلك ، كما أنه إن أرادني الله - جل وعلا – برحمة ، فهل أي: لا يستطيع هذه الآلهة أن تدفع رحمة الله ؟! الجواب: أنها لا تستطيع أيضاً. فبطل - إذا - أن يكون ثم تعلق بتلك الآلهة العظيمة التي يُظن أن لها مقامات عند الله - جل وعلا - موجبة لشفاعتها.

إذا تبين ذلك فقد قال بعض أهل العلم: إن هذه الآية واردة في الشرك الأكبر، فلِمَ جعلها الشيخ- رحمه الله- في سرد بيان أصناف من الشرك الأصغر ؟؟ والجواب عن ذلك من وجهين:

الوجه الأول: أن الآيات الواردة في الشرك الأكبر، دلَّتْ من جهة المعنى على وجوب التعلّق بالله، وبطلان التعلّق بغيره، وهذا المعنى متحقق في

الشرك الأصغر -أيضاً-، ولذا فإن من السَّلف من نزَّل الآيات الواردة في الشرك الأكبر على الشرك الأصغر بجامع أن في كلا الشركين تعلقاً بغير الله - جل وعلا- فإذا بطل التعلق في الأعظم بطل التعلَّق فيما هو دونه من باب أولى.

الوجه الثاني: أن هذه الآية واردة في الشرك الأكبر، ولكن المعنى الذي دارت عليه هو تقرير أن كل من يدعى من دون الله لا يستطيع من الأمر شيئا، فلا يقدر أن يرفع ضرا ولا بلاء، ولا أن يمنع رحمة وفضلا عمن أراده الله بذلك. وهذا المعنى - الذي هو التعلق بما يعتقد أنه يضر أو ينفع - هو المعنى الذي من أجله تعلق المشرك - الشرك الأصغر - بالحلقة و بالخيط؛ لأنه ما علق الخيط، ولا علق الحلقة، وغيرهما إلا لأنه يعتقد أن لهما تأثيراً من جهة رفع البلاء أو دفع الضر، وأنهما يجلبان النفع أو يدفعان الضر، مع أن هذه أشياء مهينة، وأمور وضيعة، فإذا نُفِي عن الأشياء العظيمة: كالأنبياء، والمرسلين، والملائكة، والصالحين، أو الأوثان التي لها روحانيات - كما يقولون - فإن انتفاء النفع والضر عما سواها - مما هو أدنى - لا شك أنه أظهر في البرهان، وأبين.

وقوله: ﴿ بِضُرِّ ﴾ الوارد في سياق قوله تعالى: ﴿ إِنَّ أَرَادَنِيَ ٱللَّهُ بِضُرِّ ﴾: نكرة في سياق الشرط، فهو يعمُّ جميع أنواع الضرر، يعني: أن غير الله- جل وعلا- لا يستطيع أن يرفع ضراً- أيّ ضرِّ- أنزله الله- جل وعلا- إلا بإذنه سبحانه.

ثم ساق- رحمه الله- في الباب عدَّة أحاديث؛ فقال عن عمران بن حصين الله أن النبي الله وأى رجلاً في يده حلقة من صفر، فقال:

« ما هذه؟ » قال: من الواهنة، فقال: « انزعها، فإنها لا تزيدك إلا وهناً، فإنك لو مت وهي عليك ما أفلحت أبداً » )(١)

مناسبة الحديث للباب ظاهرة، وهي: أنه عليه الصلاة والسلام رأى رجلاً في يده حلقة من صفر - وكان أهل الجاهلية يعلقونها رجاء النفع أو دفع الضرف فقال عليه الصلاة والسلام: «ما هذه؟»، فإن قيل: فما نوع الاستفهام في هذا الحديث؟ الجواب أن مِنْ أهل العلم من قال: إنه استفهام إنكار، ولكن المسؤول لم يفهم أنه إنكار، بل فهم أنه استفصال، فلذلك أجاب؛ فقال: من الواهنة.

وقال آخرون من أهل العلم: إنه يحتمل أن يكون استفهام استفصال، أو استفهام إنكار ؛ ولهذا أجاب المسؤول بقوله: من الواهنة. والأظهر: الأول، يعني: أنه يفيد الإنكار الشديد، وإنما كان هو الأظهر من حيث دلالة السياق عليه ؛ وليس في السياق ما يدل على أنه على كان يقصد بسؤاله الاستفصال، عن السبب الذي من أجله لبس الرجل حلقة الصفر، كأن يكون قد لبسها للتحلي، أو لأي أمر آخر.

والمقصود أن الاستفهام في قوله: «ما هذه؟ » لا يحتمل أن يكون استفصالا عن وجه اللبس، هل هو: للاعتقاد، أو يكون قد لبس لغير ذلك، بل هو استفهام للإنكار. وإذا احتمل أن يكون الاستفهام للاستفصال، فإن في قول المسؤول: «من الواهنة» ما يعين سبب اللبس، فعلى كلا القولين: يكون قد لبسها لأجل تعلقه بها، لرفع المرض، أو لدفعه. والواهنة: نوع مرض من الأمراض يهن الجسم، ويطرحه، ويضعف قواه.

<sup>(</sup>١) تقدم.

وقوله عليه الصلاة والسلام: «انزعها»: هذا أمر، وفيه: أنّ تغيير المنكر يكون باللسان، إذا كان المأمور يطيع الآمر؛ ويكتفى بذلك عن تغييره باليد؛ لأن النبي عليه الصلاة والسلام له حق الولاية، وبإمكانه تغيير هذا المنكر بيده، لكن لما علم من حال ذلك المأمور أنه يمتشل الأمر قال له: «انزعها». فلا تعارض بين هذا وبين ما سيأتي من أن حذيفة على قطع خيطاً من يد رجل؛ فإن ذلك مبنى على حال أخرى.

قوله: «فإنها لا تزيدك إلا وهنا »: يعني: أن ضررها أقرب من نفعها ، وهذا شامل لجميع أنواع الشرك ، فإن ما أشرك به ضرره أعظم من نفعه ، لو فرض أن فيه نفعا ، وقد قال العلماء في قوله —هنا-: «انزعها فإنها لا تزيدك إلا وهنا » يعني: لو كان فيها أثر فإن أثرها الإضرار بَدَنِياً ، وروحيا ، ونفسيا ؛ لأنها تضعف الروح والنفس عن مقابلة الوهن والمرض ، فيكون تعلقه بذلك الحلقة أو الخيط سبباً في حصول الضعف.

قوله: « فإنها لا تزيدك إلا وهناً »: وهذا حال كل من أشرك فإن شركه يجره من ضرر إلى ضرر أكثر منه، وإن ظن أنه في انتفاع.

 والخلود في النار. وهذا في حق من اعتقد أن تعليق الحلقة أو الخيط ينفع استقلالاً، فهذا: شرك أكبر، وإما نفي مطلق الفلاح، أو نفي نوع منه، أو درجة من درجاته، فيكون واقعاً في الشرك الأصغر، وهذا: إن اعتقد أن تعليق الحلقة أو الخيط سبب لحصول النفع، فهذا: قد اتخذ من الأسباب ما لم يجعله الله —عز وجل - سبباً، لا شرعاً، ولا قدراً، ومطلق الشيء، والشيء المطلق: مصطلحان يكثر ورودهما في كتب أهل العلم، وفي كتب التوحيد المطلق: متجدهم يقولون — مثلاً -: التوحيد المطلق ومطلق الإيمان، والشرك خاصة، فتجدهم يقولون — مثلاً -: التوحيد المطلق ومطلق الإيمان، والشرك والأسلام المطلق ومطلق الإيمان المطلق ومطلق الإيمان، والشرك ومطلق الدخول، والتحريم المطلق - يعني تحريم دخول الجنة أو تحريم دخول النار - ومطلق التحريم.

ومن المهم أن تعلم أن الشيء المطلق هو: الكامل، فالإيمان المطلق هو الإيمان الكامل، والتوحيد المطلق هو الإيمان الكامل، والتوحيد المطلق هو التوحيد الكامل.

وأما مطلق الشيء فهو: أقل درجاته، أو درجة من درجاته، فمطلق الإيمان هو أقل درجاته؛ فنقول مثلاً: هذا ينافي الإيمان المطلق، يعني: ينافي الإيمان، أو نقول: هذا ينافي مطلق الإيمان، يعنى: ينافي أقل درجات الإيمان.

وإذا تقرَّر هذا: فإنا نقول: الفلاح المنفي يحتمل أن يكون: الفلاح المطلق، يعني: كل الفلاح، أو يكون المنفي: مطلق الفلاح أي: درجة من درجاته، وقد تقدَّم أن هذا يُعْتَبَرُ بحسب حال المعلِّق، فإن كان معتقداً فيها، أنها تنفع استقلالاً فهو من أهل النار، وإن كان يعتقد أنها سبب، فهو من أهل النار، كعصاة الموحدين.

قال- رحمه الله -: (وله عن عقبة بن عامر مرفوعا: «من تعلق تميمة فلا أتم الله له، ومن تعلق ودعة فلا ودع الله له») (۱) المقصود من هذا الحديث ذكر لفظ (التعلق). وتعلق يعني: أنه علق وتعلق قلبه بما علق، ولفظ (تعلق) يشمل التعليق، وتعلق القلب بما علق، فهو نوع لبس. والمعنى: أنه تعلق قلبه بما لبس، سواء كان المعلق في صدره، أو يده، أو في أي موضع آخر، فالمقصود: أن يكون قلبه معلقا بما تعلقه.

والتميمة لها معنى سيأتي شرحه لاحقا- إن شاء الله تعالى- لكن هي: نوع خرزات، وأشياء توضع على صدور الصغار غالبا، وقد يضعها الكبار؛ لأجل دفع العين، أو دفع الضرر، أو الحسد، أو أثر الشياطين، ونحو ذلك.

وقوله: «فلا أتم الله له»: دعاء منه على معلقها بألا يتم الله له مراده؛ لأن التميمة أخذت من تمام الأمر، وسميت تميمة؛ لاعتقاده فيها أنه بها يتم له الأمر الذي أراد فدعا عليه الرسول عليه الصلاة والسلام بأن لا يتم الله - جل وعلا - له ما أراد.

قوله: «ومن تعلق ودعة فلا ودع الله له »: الودعة: نوع من الصدف، أو الخرز يوضع على صدور الناس، أو يعلق على العضد، ونحو ذلك؛ لأجل دفع أو رفع العين ونحوها من الآفات.

ومعنى قوله: «فلا ودع الله له» دعاء عليه -أيضا- ومعناه: فلا تركه ذلك، ولا جعله في دعة، وسكون وراحة، وإنما دعا عليه الصلاة والسلام عليه بذلك؛ لأن ذاك المعلق أشرك بالله- جل وعلا-.

<sup>(</sup>١) تقدم.

قال: وي رواية: «من تعلق تميمة فقد أشرك» لأن تعليق التمائم والتعلق بها شرك أصغر، وقد يكون أكبر بحسب حال المعلق، كما سيأتي تفصيل الكلام عليه —إن شاء الله تعالى-.

قال: «ولابن أبي حاتم عن حذيفة الله أنه رأى رجلاً في يده خيط من الحمى فقطعه وتلا قوله تعالى ﴿ وَمَا يُؤْمِنُ أَكُثُرُهُم بِاللهِ إِلَّا وَهُم مُشْرِكُونَ ﴾ ليرسف:١٠٦] »(١): مناسبة هذا الأثر للباب ظاهرة ، وهي أن حذيفة الصحابي الله رأى رجلاً في يده خيط من الحمى فقطعه ، واستدل بالآية على أن ذلك من الشرك. و (مِنْ) هنا تعليلية ، يعني: أنه علَق الخيط لأجل رفع الحمى ، أو لرفعها.

و (مِنْ) لها معان كثيرة، فتكون تبعيضية، وتعليلية، وغير ذلك، وقد جمعها ابن أم قاسم في نظمه لبعض حروف المعاني بقوله:

أتتنا (مِنْ) لتبيين وبعـ وتعليـــلٍ وبــــد وانتـــ ه وزائـــدةٍ وإبـــدالٍ وفصــ ومعنى علــى وعــن وفي وبــ

ف(مِنْ) في هذا الأثر: تفيد التعليل، ومعنى قوله: «من الحمى» أي: لأجـل دفع الحمى، أو لرفعها، فـ( مِنْ) تعليل لوضع الخيط في اليد.

قوله: «.. فقطعه»: يدل على أن هذا منكر عظيم، يجب إنكاره، ويجب قطعه.

(١) تقدم.

قوله: «.. وتلا قوله تعالى: ﴿ وَمَا يُؤْمِنُ أَكَثَرُهُم بِاللّهِ إِلّا وَهُم مُشْرِكُونَ ﴾ [يرسف:٢٠٦] »: قال السلف في معنى هذه الآية: ﴿ وَمَا يُؤْمِنُ أَكَثَرُهُم بِاللّهِ ﴾ أي: أنهم مع إقرارهم بأن الله هو الرب، وهو الرزاق، وهو الحيي، وهو المميت، وتوحيدهم إياه في الربوبية ﴿ إِلّا وَهُم مُشْرِكُونَ ﴾ به - جل وعلا - في العبادة. فليس توحيد الربوبية بمنج، بل لا بد من أن يضم إليه توحيد العبادة. ومع أن هذه الآية واردة في الشرك الأكبر إلا أنه يصح الاستدلال به على الشرك الأصغر، وإلى هذا أشار المصنف – رحمه الله - بقوله: فيه أن الصحابة يستدلون بما نزل في الشرك الأكبر على الشرك الأصغر.



## « باب ما جاء في الرقى والتمائم »

وعن ابن مسعود ﷺ قال: سمعت رسول الله ﷺ يقول: ﴿إِنَ الرُّقَى، والتمائم، والتولة شرك ﴾ رواه أحمد وأبو داود .(٢)

(التمائم): شيء يعلَّق على الأولاد يتقون به العين، لكن إذا كان المعلَّق من القرآن فقد رخَّص فيه بعض السلف، وبعضهم لم يُرخِّص فيه، وجعله من المنهي عنه، منهم ابن مسعود . و(الرقى) هي التي تسمى العزائم، وخص منها الدليل ما خلا من الشرك، فقد رَخَّص فيه رسول الله الله عن العين والحُمَة. و(التولة) شيء يصنعونه يزعمون أنه يحبب المرأة إلى زوجها، والرجل إلى امرأته.

وعن عبد الله بن عكيم مرفوعاً: « إن من تعلق شيئاً وكل إليه» رواه أحمد والترمذي . (٣)

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٣٠٠٥) ومسلم (٢١١٥).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد ٣٨١/١ وأبو داود(٣٨٨٣) وابن ماجه (٣٥٧٦) وابن حبان ٢٣٠/٧ والحاكم ٢١٧/٤

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد ٤/١١٠ و١ ٣١ والترمذي (٢٠٧٣) والحاكم ٢١٦/٤.

وروى أحمد عن رويضع قال: قال لي رسول الله: هله «يا رويضع، لعل الحياة تطول بك، فأخبر الناس أن من عقد لحيته، أو تقلد وتراً، أو استنجى برجيع دابة، أو عظم، فإن محمداً بريء منه» . (۱) وعن سعيد بن جبير قال: «من قطع تميمة من إنسان كان كعد لرقبة» (۲) رواه وكيع. وله عن إبراهيم قال: كانوا يكرهون التمائم كلها من القرآن، ومن غير القرآن . (۱)

### فيه مسائل:

الأولى: تفسير الرّقي والتمائم.

الثانية: تفسير التُّولة.

الثالثة: أن هذه الثلاث كلها من الشرك من غير استثناء.

الرابعة: أن الرقية بالكلام الحق من العين والحمة ليس من ذلك.

الخامسة: أن التميمة إذا كانت من القرآن ؛ فقد اختلف العلماء: هل هي من ذلك أم لا؟

السادسة: أن تعليق الأوتار على الدواب عن العين من ذلك.

السابعة: الوعيد الشديد على من تعلُّق وَتَراً.

الثامنة: فضل ثواب من قطع تميمة من إنسان.

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد ١٠٨/٤ و ١٠٩.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي شيبة في "المصنف" (٣٥٢٤).

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي شيبة في المصنف (١٨ ٥٥).

التاسعة: أن كلام إبراهيم لا يخالف ما تقدم من الاختلاف، لأن مراده أصحاب عبدالله بن مسعود.

## الشرح:

في الباب السابق قال الإمام - رحمه الله -: «باب من الشرك لبس المحلقة والخيط» وقال هنا: «باب ما جاء في الرقى والمتمائم» ولم يقل: باب من الشرك الرقى والتمائم، وذلك لأن الرقى منها ما هو جائز مشروع، ومنها ما هو شرك ممنوع، والتمائم منها ما هو متفق عليه أنه شرك، ومنها ما قد اختلف الصحابة فيه هل هو من الشرك أو لا ؟؛ لهذا عبر - رحمه الله - بقوله: «باب ما جاء في الرقى والتمائم» وهذا من أدب التصنيف العالي.

والرقى: جمع رقية ، وهي معروفة ، وقد كانت العرب تستعملها ، وحقيقتها: أنها أدعية وألفاظ تقال أو تتلى ، ثم يُنفَث فيها ، ومنها ما له أثر عضوي في البدن ، ومنها ما له أثر في الأرواح ، ومنها ما هو جائز مشروع ، ومنها ما هو شرك ممنوع .

وثبت أنه - عليه الصلاة والسلام - رقى نفسه، ورقى غيره، بل ثبت أنه رُقي - أيضاً - رقاه جبريل، (١) ورقته عائشة، (٢) فهذا الباب - باب ما جاء في الرقى والتمائم - معقود لبيان حكم الرقى، وقد رخَّص الشارع في الرقى ما لم تكن شركاً، وهي الرقى التي خلت من الشرك. وقد سأل بعض الصحابة النبي

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٢١٨٦) والترمذي (٩٧٢٩٢).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٥٧٣٥).

عليه الصلاة والسلام عن حكم الرقى فقال: «اعرضوا علي رقاكم، لا بأس بالرقى ما لم يكن فيه شرك» (١) وقد قال العلماء: الرقية تجوز بثلاثة شروط مجمع عليها:

الأول: أن تكون بالقرآن، أو بأسماء الله، أو بصفاته.

الثاني: أن تكون بالكلام العربي، أي: بلسان عربي، معلوم المعنى.

الثالث: أن لا يعتقد أنها تنفع بنفسها، بل بتقدير الله -عز وجل-، قال بعض العلماء: يدخل في الشرط الأول -أيضا- أن تكون بما ثبت في السنة، وعلى هذا: فيكون الشرط الأول: أن تكون من القرآن، أو السنة، أو بأسماء الله وبصفاته، فلا تكون الرقى جائزة إلا باجتماع هذه الشروط الثلاثة.

فإذا تخلف الشرط الأول أو الثاني: ففي جواز الرقية خلاف بين أهل العلم، والشرط الثالث: متفق عليه بينهم، وأما اشتراط كونها بأسماء الله وصفاته أو بالكتاب والسنة، أو أن تكون بلسان عربي مفهوم، فإن هذا مختلف فيه -كما تقدم-، وقال بعضهم: يسوغ أن تكون الرقية بما يعلم معناه، ويصح المعنى بلغة أخرى، ولا يشترط أن تكون بالعربية، ولا يشترط أن تكون من القرآن أو السنة. وهذه مسائل فيها خلاف وبحث. وأما من جهة تأثير غير القرآن على المرقي وما سبق من الخلاف: ففيه مسائل نرجئ تفصيل غير القرآن على المرقي وما سبق من الخلاف: ففيه مسائل نرجئ تفصيل الكلام فيها إلى موضع آخر- إن شاء الله-.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٢٢٠٠).

فالمقصود: أن الرقى الجائزة بالإجماع هي ما اجتمعت فيها الشروط الثلاثة، وأما الرقى الشركية المحرمة فهي: التي فيها استعاذة، أو استغاثة بغير الله، أو كان فيها شيء من أسماء الشياطين، أو اعتقد المزقي فيها أنها تؤثر بنفسها وهي التي قال عليه الصلاة والسلام فيها: « إن الرقى والتمائم والتولة شرك» (1) كما سيأتى بيانه.

فالحاصل من ذلك: أن الرقى منها ما هو جائز مشروع، ومنها ما هو سركي ممنوع، وقد علمت ضابط الرقى الجائزة المشروعة، والمحرمة الشركية الممنوعة.

والتمائم: جمع تميمة -وقد ذُكِر تفسيرها مختصراً من قبل- وهي تجمع أنواعاً كثيرة، فالتمائم تجمع كل ما يُعلَّق، أو يُتخَذ مما يراد منه تتميم أمر الخير للعبد، أو دفع الضرر عنه ويَعتقِد فيه أنه سبب. ولم يجعل الله -جل وعلا- ذلك الشيء سبباً لا شرعاً، ولا قدراً.

فالتميمة -إذاً- شيء يتخذ من جلد، أو ورق، ويكون فيه أذكار وأدعية وتعوذات تعلق على الصدر، أو في العضد، وقد تُتخذ التميمة من خرزات وحبال ونحو ذلك، يعلق على الصدر، وقد تكون التميمة باتخاذ شيء يُجعل على باب البيت، أو في السيارة، أو أي مكان ما، فالحاصل: أن التمائم يجمعها أنها: شيء يراد منه تتميم أمر الخير، وتتميم أمر دفع الضر وذلك الشيء لم يؤذن به لا شرعاً، ولا قدراً.

<sup>(</sup>١) تقدم.

فالتميمة - إذاً - ليست خاصة بصورة معينة ، بل تشمل أمورا كثيرة ، وتعم أصنافاً عديدة ، مثل ما نراه على كثير من أهل زماننا ، من تعليقهم أشياء على صدورهم: مثل جلود صغيرة يجعلونها على رقابهم ، أو تكون على العضد ، أو يربطونها على بطونهم لرفع الأمراض الباطنية: كالإسهال ، والقيء ، ونحوهما.

ومنهم من يجعل في سيارته رأس دُب، أو أرنب، أو غيرها من الأشكال، كحدوة الفرس، أو يعلّق خرزات، ومسابح خشبية، ونحو ذلك على المرايا الأمامية للسيارة.

ومنهم من يلبس سلسلة ويجعل فيها شكل عين صغيرة، وبعضهم قد يعلّق على مدخل الباب رأس ذئب، أو غزال، أو يضع على مطرق الباب حدوة فرس، اعتقادا من أصحابها أنها تدفع العين، أو تجلب لهم النفع.

فكل هذه أنواع، وأصناف، وصور للتمائم، أحدثها الناس على اختلاف الأزمان.

لكن من الناس من يقول: إنما أعلّق هذه الأشياء للزينة، ولا استحضر هذه المعاني المحظورة، فهذا يقوله طائفة قليلة من الناس.

فنقول: إنْ علَّق التمائم لدفع الضر، واعتقد أنها سبب لذلك: فيكون قد أشرك الشرك الأصغر، وإنْ علقها للزينة فهو محرم؛ لأجل مشابهته من يشرك الشرك الأصغر، فدار الأمر -إذاً - على النهي عن التمائم كلها، سواء اعتقد فيها أو لم يعتقد؛ لأن حاله إن اعتقد أنها سبب: فهو شرك أصغر، وإن لم يعتقد فيكون قد شابه أولئك المشركين، وقد قال عليه الصلاة والسلام: «من تشبه بقوم فهو منهم». (١)

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد في مسنده (١١٤) وابن أبي شيبة في مصنفه (١٩٤٣٧) وحسن إسناده ابن حجـر في الفتح(٩٨/٦).

وجه الاستدلال بهذا الحديث: أن تعليق القِلادة من الوتر على البعير مأمورٌ بقطعه. والأمر بقطعه؛ لأجل أن العرب تعتقد أنها تدفع العين عن الأبعرة، والنَّعَم، فيعلقون عليها الأوتار على شكل قلائد، وربما ناطوا بالأوتار أشياء من خرز، أو من شعر، أو نحو ذلك لدفع العين، فهذا نوع من أنواع التمائم.

فمناسبة هذا الحديث للباب ظاهرة، وهي: أن قوله: « لا يبقين في رقبة بعير قلادة من وتر أو قلادة إلا قطعت » ظاهر في النهي عن التمائم، وأن هذا النوع يجب قطعه، وإنما يجب قطعه؟ لأن في تعليقه اعتقاد أنه يدفع الضر أو أنه يجلب النفع، وهذا الاعتقاد اعتقاد شركي.

قوله: (وعن ابن مسعود شه قال: سمعت رسول الله شه يقول: «إن الرقى والتمائم والتولة شرك »)، فهذا الحديث تضمّن تأكيداً؛ لآن دخول (إنَّ) على الجملة الخبرية بعدها يفيد تأكيد ما تضمنته.

وقوله هنا: (الرُّقى) لما دخلت عليها (الألف واللام) أفادت العموم، فهذا الحديث أفاد بعمومه أن كل الرقى من الشرك، وأن كل التمائم من الشرك، وأن كل التمائم من الشرك، وأن كل التولة من الشرك، فتكون هذه الأنواع كلها من الشرك.

<sup>(</sup>١) تقدم.

وهذا العموم خص الدليل منه الرقى وحدها، وهو قوله: « لا بأس بالرقى ما لم تكن شركا » (۱) وبأن النبي شرقى ورقي —عليه الصلاة والسلام -، فدل الدليل —إذا - على أن العموم ها هنا مخصوص، فليس كل أنواع الرقية شرك، بل بعض أنواع الرقية، وهي: التي اشتملت على شرك، فالعموم هنا مخصوص، وقد خرج منه ما لم يكن فيه شرك وقد جاء الحديث بلفظ: «لا بأس بالرقى ما لم تكن شركا» (۱) وفي لفظ آخر قال: « لا بأس بالرقى ما لم يكن شرك » (۱) أما التمائم فلم يخص الدليل بالجواز منها نوعا دون نوع، فتكون التمائم بكل أنواعها شركا؛ لعدم ورود ما يخصص بعضها؛ إذ لم يستثن الشارع منها شيئا، والأصل بقاء العام على عمومه، والتخصيص يكون بالشرع، ولم يرد هنا، فيبقى على الأصل.

قوله: «والتولة»: التولة- كما فسرها الشيخ- رحمه الله -: شيء يصنعونه، يزعمون أنه يحبب المرأة إلى زوجها، والرجل إلى زوجه، وهو نوع من السحر، ويسمى عند العامة الصرف والعطف، فهو نوع من السحر يصنع فيجلب شيئا، ويدفع شيئا- بحسب اعتقادهم- وهي في الحقيقة نوع من أنواع التمائم لأنها تصنع ويكون الساحر هو الذي يرقي فيها الرقية الشركية، فيجعل المرأة تحب زوجها، أو يجعل الرجل يحب زوجته، وهذا نوع من أنواع السحر، والسحر شرك بالله- جل وعلا- وكفر عام في كل أنواع التولة، فهي شرك كلها.

<sup>(</sup>١) تقدم.

<sup>(</sup>٢) تقدم.

<sup>(</sup>٣) تقدم.

وعن عبد الله بن عكيم مرفوعا: « من تعلق شيئا وكل إليه»(١): (شيئاً) -هنا- نكرة في سياق الشرط، فتعم جميع الأشياء، فكل من علق شيئاً وُكِلَ إليه. فمن أخرج صورة من صور التعليق عن هذا العموم كانت الحجة عليه ؛ لأن هذا الدليل عام ، ويفيد أن من تعلق أي شيء من الأشياء فإنه يُوكُل إليه، والعبد إذا وُكِلَ إلى غير الله- جل وعلا- فإن الخسارة أحاطت به من جنباته، والعبد إنما يكون عزه، ويكون فلاحه، ونجاحه، وحسن قصده، وحسن عمله، في تعلقه بالله وحده، فيتعلق بالله وحده في أعماله، وفي أقواله، وفي مستقبله، وفي دفع المضارعنه، فيكون أنس قلبه بالله، وسروره بالله، وتعلقه بالله، وتفويض أمره إلى الله، وتوكله على الله-جل وعلا -، فمن كان كذلك وتوكّل على الله، وطُرَدَ الخلق من قلبه: فإنه لو كادته السماوات والأرض لجعل الله -جل وعلا- له من بينها مخرجاً ؟ لأنه توكل وفوَّض أمره على العظيم- جل جلاله وتقدست أسماؤه -، فقال هنا: « من تعلق شيئاً وُكِلَ إليه » فإذا تَعَلَّقَ الْعَبْدُ تَمَيَمَةً وُكِّلَ إِلَيْهَا، فما ظنك بمن وُكِلَ إلى خِرْقَة، أو إلى خرز، أو إلى حدوة حصان، أو إلى شكل حيوان، ونحو ذلك، لا شك أن خسارته أعظم الخسارة.

ووجه الاستدلال -هنا- في قوله: «من تعلق شيئاً » أنه ذكر نتيجة التعلق وهو أنه يُوكَل إلى ذلك الشيء الذي تعلقه، فمن تعلق شيئاً وُكِلَ إليه، وإذا وُكِلَ إليه فمعنى ذلك أنه خسر في ذلك الخسران المبين.

<sup>(</sup>١) تقدم.

والشيخ- رحمه الله- لم يصدِّر الباب بحكم، فيكون الاستدلال على حكمها مستفاد من هذه الأحاديث.

قوله: (التمائم شيء يعلق على الأولاد يتقون به العين): (شيء) هنا شاملة لأيِّ شيء يعلق دون صفة معينة، وخص بعض العلماء التمائم بما كان متخذاً من الخرز، وبعضهم خصَّه بما كان مصنوعاً من الجلد ونحوه، وهذا ليس بجيد، بل التمائم اسم يعم كل ما يعلق لدفع العين واتقاء الضرر، أو لجلب خير نفسى.

ثم قال: (لكن إذا كان المعلق من القرآن فرخ ص فيه بعض السلف) يعنى: إذا كان المعلّق من القرآن بمعنى أنه جعل في منزله مصحفاً ؟ ليدفع العين، أو علَّق على صدره شيئاً كسورة الإخلاص، أو آية الكرسي، ليدفع العين، أو ليدفع الضرر عنه، فهذا من حيث التعليق يسمى تميمة، فهل هذه التميمة جائزة أو غير جائزة؟ قال الشيخ- رحمه الله -: إن التمائم إذا كانت من القرآن فقد اختلف فيها السلف، فجوزها، ورَخَّص فيها بعض السلف، ويعنى ببعض السلف: بعض كبار الصحابة، ومال إلى هذا القول بعض أهل العلم الكبار، وبعضهم لم يرخِّص فيها كنابن مسعود الله، وكأصحاب ابن مسعود الكبار، منهم: إبراهيم النخعي، وعلقمة، وعبيدة، والربيع بن خثيم، والأسود، وأصحاب ابن مسعود جميعاً، فالحاصل: أن السلف اختلفوا في ذلك، ومن المعلوم أن القاعدة: أن السلف إذا اختلفوا في مسألة وجب الرجوع فيها إلى الدليل، والدليل قد دُلُّ على أن كل أنواع التمائم منهيٌّ عنها، كما جاء في قوله -عليه الصلاة والسلام-: «من تعلق

شيئاً وكل إليه»، وقوله: «إن الرقى والتمائم والتولة شرك » فمن تعلق القرآن أو شيئاً منه كان داخلاً في النهي، لكن إذا كان المُعَلِّق من القرآن فلا يكون مشركاً ؛ لأنه علق شيئاً من صفات الله- جل وعلا- وهو كلام الله-جل وعلا– فلا يكون قد أشرك مخلوقاً؛ لأن الشرك معناه: أن تشرك مخلوقاً مع الله - جل وعلا- والقرآن ليس بمخلوق، بل هو كلام الباري - جل وعلا-منه بدأ، وإليه يعود، فإذا أُخرجت التميمة المتخذة من القرآن عن كونها شركاً من عموم قوله: « إن التمائم شرك» فلأجل كون القرآن كلام الله، ليس بمخلوق. لكن هل هي منهي عنها، أو غير منهي عنها ؟؟ الجواب: أن قوله عليه الصلاة والسلام: «من تعلق شيئاً وكل إليه»، ونهيه عن التمائم بأنواعها، دليل على أن تخصيص القرآن بالإذن من بين التمائم، ومن بين ما يعلُّق: يحتاج إلى دليل خاص ؛ لأن إبقاء العموم على عمومه هو إبقاءٌ لدلالة ما أراد الشارع الدلالة عليه بالألفاظ اللغوية، والتخصيص نوع من أنواع التشريع، فلابد فيه من دليل واضح ؛ لهذا صارت الحجة مع من يجعل التمائم التي من القرآن مما لا يُرخُّص فيه كابن مسعود، وكغيره من الصحابة رضوان الله عليهم، وكذلك هو قول عامة أهل العلم، وهو رواية عن الإمام أحمد اختارها المحققون من أصحابه، وعليها المذهب عند المتأخرين.

بقي أن نقول: إن تجويز اتخاذ التمائم من القرآن، يترتب عليه مفاسد منها: ١- أنه يفضي إلى الاشتباه، فقد نرى من عليه التميمة، فيشتبه علينا الأمر، هل هذه تميمة شركية، أو من القرآن؟ وإذا ورد هذا الاحتمال فإن المنكر على الشركيات يضعف عن الإنكار؛ لأنه سيقول: يحتمل أن تكون من القرآن، فإجازة تعليق التمائم من القرآن فيه إبقاء للتمائم الشركية ؛ لأن التمائم تكون مخفية غالبا، وإما في جلد، أو في نوع من القماش ونحو ذلك، فإذا رأينا من علق تميمة: وقلنا يحتمل أن تكون من القرآن، أو غيره، فإذا استفصلت منه، وقلت له: هل هذه تميمة شركية أو من القرآن؟ فمعلوم أن صاحب المنكر سيجيب: بأنها من القرآن حتى ينجو من الإنكار؛ لأنه يريد أن يسلم له تعليقها، فمن المفاسد العظيمة أن في: إقرار التمائم من القرآن إبقاء للتمائم الشركية، وفي النهي عنها سد لذريعة الإشراك بالتمائم الشركية، ولو لم يكن إلا هذا لكان كافيا.

٢- أن الجهلة من الناس إذا علقوا التمائم من القرآن تعلقت قلوبهم بها، فلا تكون عندهم مجرد أسباب، بل يعتقدون أن فيها خاصية بنفسها بجلب النفع، أو دفع الضر، و لا شك أن في هذا فتحا لباب الاعتقادات الفاسدة، على الناس يجب وصده، ومن المعلوم أن الشريعة جاءت بسد الذرائع.

٣- ومن المفاسد المتحققة أيضا أنه إذا علق شيئا من القرآن، فإنه يعرضه للامتهان، فقد ينام عليه، أو يدخل به مواضع قذرة، أو يكون معه في حالات لا يليق أن يكون معه فيها شيء من القرآن، فهذا مما ينبغي اجتنابه وتركه.

فتحصل -بالدليل وبالتعليل-: أن تعليق التمائم بكل أنواعها: لا يجوز، فما كان منها من القرآن فنقول يحرم على الصحيح ولا يجوز، ويجب إنكاره، وما كان منها من غير القرآن، فهذا نقول فيه: إنه من الشرك بالله؛ لقول النبي « إن الرقى والتمائم والتولة شرك » (۱) والتخصيص نوع من العلم فيجب أن يكون فيه دليل خاص.

<sup>(</sup>١) تقدم.

بقي في تتمة الباب: ما رواه أحمد عن رويضع قال: قال لي رسول الله «يا رويضع، لعل الحياة تطول بك، فأخبر الناس أن من عقد لحيته، أو تقلد وتراً، أو استنجى برجيع دابة أو عظم، فإن محمداً بريء منه»(۱): هذا الحديث واردٌ في «باب ما جاء في الرقى والتمائم» وفيه ذكر تقلّد الوتر وأن محمداً عليه الصلاة والسلام بريء ممن تقلد وتراً، وقد تقدم في أول الباب حديث أبي بشير أن النبي شي أرسل رسولاً: «أن لا يبقين في عنق بعير قلادة من وتر، أو قال قلادة إلا قُطعَت»، وهذا الحديث في معناه.

وقوله: في هذا الحديث: «تقلد وتراً» فيه تقييد التقليد بالوتر، وهذا له مفهوم، وهو أن النهي ليس راجعاً إلى القلادة من حيث هي بل إلى القلادة التي يُعتقد فيها أنها تدفع العين، وخَصَّ الوتر منها هنا؛ لأن أهل الجاهلية كانوا يقلدون الأوتار، وينوطون بها بعض الخرق، أو بعض الشعر، أو بعض العظام، لكي تدفع العين عن الأبعرة، وأما مجرد التقليد فإن النبي أشعر هديه وأيضاً فتلت له القلائد، وعلَّق القلائد لبيان أنَّ ما أرسله إلى مكة هدي.

فالتقليد هنا خُصَّ بالوتر؛ فيُقال: القلادة التي تُجعَل على الحيوان أو على غيره إذا كانت مما يُعتقد فيها، أو يَختصُّ بها أهل الاعتقادات: فإنه يُنهَى عنها؛ ولهذا قيَّدها في حديث أبي بشير الأول بقوله: « لا يبقين في رقبة بعير

<sup>(</sup>١) تقدم.

قلادة مِنْ وتر »(١) و( مِنْ) ها هنا بيانية ، وكذلك هنا قال: « أو تقلد وتراً » وهذا واضح المعنى في أنه جعل الوتر الذي قُلِّد تميمة .

وقوله في هذا الحديث: «فإن محمداً بريء منه »: هذا من الألفاظ التي تدل على أن هذا الفعل من الكبائر؛ لأن مما يُستدلُّ به على كون الفعل، أو القول، من الكبائر: أن يقال عن مرتكبه: الله ورسوله منه بريئان، أو يتبرأ النبي من منه ؛ لأن ذلك يدل على عظم المعصية، وأن الشرك الأصغر من الكبائر كما أن الشرك الأكبر من الكبائر، والكبائر العملية -التي ليس معها اعتقاد- كالزنا، والسرقة، وشرب الخمر: هي من حيث جنس الحرم والكبيرة، أقل مرتبة من الشرك الأصغر فضلاً عن الشرك الأكبر؛ ولهذا فقول: إن جنس الشرك الأصغر- كاتخاذ التمائم، أو نحو ذلك- هذا جنسه أعظم من حيث الذنب والكبيرة من جنس الكبائر العملية التي لا يصحب فاعلها حين فِعْلها اعتقاد، كالزنا، والسرقة، وشرب الخمر، وما أشبه ذلك.

قوله: (وعن سعيد بن جبير قال: «من قطع تميمة من إنسان كان كعد و رقبة ، وهذا فيه فضيلة قطع كان كتحرير رقبة ، وهذا فيه فضيلة قطع التمائم وذلك لأنها شرك بالله - جل وعلا - ، والشرك الأصغر مُدخلٌ للنار ، وفاعله متوعّدٌ بالنار ، كما في قوله -جل وعلا - ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَك بِهِ عَلَى الله الله ندأ به الساء: ٤٤ و ١١٦ و فو قوله ﷺ : «من مات وهو يدعو من دون الله ندأ

<sup>(</sup>۱) تقدم.

<sup>(</sup>٢) تقدم.

دخل النار » وفي نحو قوله -أيضا-: «من مات وهو يشرك بالله شيئا دخل النار » فمن قطع تميمة من عنق من علقها: فهو في مقام إعتاق رقبة ذاك الذي قطعت منه التميمة من النار ؛ لأنه استوجب بذلك الفعل الوعيد بالنار ، فإذا قطع التميمة كان جزاؤه من جنس فعله ؛ فكما أنه أعتق رقبة هذا المسلم من النار أثيب بأن له مثل إعتاق رقبة أي: في الأجر.

وهذا القول من سعيد بن جبير محمول على أنه مما سمعه من الصحابة رضوان الله عليهم ؛ لأن هذا مما لا يقال بالرأي ، وإذا كان كذلك فله حكم المرسل ؛ لأن فيه فضيلة خاصة جعلها سعيد بن جبير لمن قطع تميمة من رقبة إنسان ، فيكون ذلك من قبيل المرسل ، يعني : من قبيل المرفوع ، وسعيد بن جبير تابعي من أصحاب ابن عباس فيكون مرسلا.

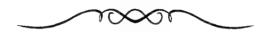
وفي حجية المرسل كلام: فالإمام أحمد، ومالك، يحتجون بالمرسل، وكذلك الإمام أبو حنيفة يحتج بالمرسل، ومنهم من يجعل له شروطا كالشافعي، ومنهم من يحتج بالمرسل إذا كان المعنى معروفا في الباب، كما هاهنا.

وقال بعض أهل العلم: قول التابعي في الأشياء التي لا تدرك بالاجتهاد، ولا يناط بها الرأي يكون محمولا على أنه قول صحابي، يعني: أنه سمعه من الصحابي، فيكون اجتهاد صحابي، وهذا ليس بقوي؛ لأنه إذا كان محمولا على أنه سمعه من الصحابي، فنقول أيضا: الصحابي لا يقوله من جهة الرأي، فلا بد أن يكون - إذا - سمعه من الرسول الله الأن مثل هذا لا مدخل فيه للاجتهاد، والقول الأول هو المعروف، وهو أن هذه الصيغة من قبيل المرسل.

قوله: « وله »: يعني: لوكيع.

«عن إبراهيم »: وهو النخعي، تلميذ ابن مسعود وإبراهيم النخعي عالم أهل الكوفة بعد ابن مسعود.

قوله: « كانوا يكرهون التمائم كلها من القرآن وغير القرآن »: قوله: (كانوا) يعني: أصحاب ابن مسعود، كالأسود، وعلقمة، وكالربيع بن خثيم، وكعبيدة السلماني، ونحو هؤلاء.



# « باب من تبرك بشجر أو حجر ونحوهما »

وقول الله تعالى: ﴿ أَفَرَءَيْتُمُ ٱللَّتَ وَٱلْعُزَّىٰ ﴿ وَمَنَوٰهَ ٱلنَّالِثَةَ ٱلْأُخْرَىٰ ﴿ أَلَكُمُ ٱلذَّكُرُ وَلَهُ ٱلْأُنتَىٰ ١ قِي تِلْكَ إِذًا قِسْمَةٌ ضِيزَىٰ ١ إِنْ هِي إِلَّا أَسْمَآءٌ سَمَّيْتُمُوهَآ أَنتُمْ وَءَابَآ وُكُم مَّآ أَنزَلَ ٱللَّهُ بِهَا مِن سُلْطَن ۚ إِن يَتَّبِعُونَ إِلَّا ٱلظَّنَّ وَمَا تَهْوَى ٱلْأَنفُسُ وَلَقَدْ جَآءَهُم مِّن رَّبِّمُ ٱلْهُدَى ﴾ النجم: ١٩-٢٣عن أبي واقد الليثي قال: خرجنا مع رسول الله ﷺ إلى حنين، ونحن حدثاء عهد بكفر، وللمشركين سدرة يعكفون عندها، وينوطون بها أسلحتهم، يقال لها: ذات أنواط،فمررنا بسدرة، فقلنا: يا رسول الله اجعل لنا ذات أنواط، كما لهم ذات أنواط، فقال رسول الله ﷺ: « الله أكبر الإإنها السنن، قلتم- والذي نفسي بيده- كما قالت بنو إسرائيل لموسى: اجعل لنا إلها كما لهم آلهة قال: إنكم قوم تجهلون، لتركبن سنن من كان قبلكم » رواه الترمذي وصححه .<sup>(۱)</sup>

### فيه مسائل:

الأولى: تفسير آية النجم.

الثانية: معرفة صورة الأمر الذي طلبوا.

الثالثة: كونهم لم يفعلوا.

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي(٢١٨١) وقال: حديث حسن صحيح.

الرابعة: كونهم قصدوا التقرب إلى الله بذلك، لظنهم أنه يحبه.

الخامسة: أنهم إذا جهلوا هذا ؛ فغيرهم أولى بالجهل.

السادسة: أن لهم من الحسنات والوعد بالمغضرة ما ليس لغيرهم.

السابعة: أن النبي صلى الله عليه وسلم لم يعذرهم ؛ بل رد عليهم بقوله: "الله أكبر، إنها السنن، لتتبعن سنن من كان قبلكم" فغلَّظ الأمر بهذه الثلاث.

الثامنة: الأمر الكبير- وهو المقصود-: أنه أخبر أن طلبهم كطلب بني إسرائيل لما قالوا لموسى (اجعل لنا إلهاً).

التاسعة: أن نفي هذا من معنى "لا إله إلا الله" مع دقته وخفائه على أولئك.

العاشرة: أنه حلف على الفتيا، وهو لا يحلف إلا لمصلحة.

الحادية عشرة: أن الشرك فيه أكبر وأصغر، لأنهم لم يرتدوا بهذا.

الثانية عشرة: قولهم "ونحن حُدثاء عهد بكفر" فيه: أن غيرهم لا يجهل ذلك.

الثالثة عشرة: التكبير عند التعجب، خلافاً لمن كرهه.

الرابعة عشرة: سد الذرائع.

الخامسة عشرة: النهي عن التشبه بأهل الجاهلية.

السادسة عشرة: الغضب عند التعليم.

السابعة عشرة: القاعدة الكلية لقوله: "إنها السنن".

الثامنة عشرة: أن هذا عَلَمٌ من أعلام النبوة، لكونه وقع كما أخبر.

التاسعة عشرة؛ أن كل ما ذم الله به اليهود والنصاري في القرآن أنه لنا.

العشرون: أنه متقرر عندهم أن العبادات مبناها على الأمر، فصار فيه التنبيه على مسائل القبر؛ أما "من ربك؟" فواضح، وأما "من نبيك؟"

فمن إخباره بأنباء الغيب، وأما "ما دينك؟" فمن قولهم (اجعل لنا) إلى آخره.

الحادية والعشرون: أن سنة أهل الكتاب مدمومة، كسنة المشركين. الثانية والعشرون: أن المنتقل من الباطل الذي اعتاده قلبه، لا يُؤمّن أن يكون في قلبه بقية من تلك العادة، لقولهم: ونحن حدثاء عهد بكفر.

### الشرح:

«باب من تبرك بشجر أو حجر ونحوهما» يعني: ما حكم هذا الفعل؟ الجواب: هو مشرك، يعني: باب من تبرك بشجر أو حجر ونحوهما فهو مشرك. وقوله: « من تبرك »: التبرك تفعلً من البركة ، وهو طلب البركة .

والبركة مأخوذة -من حيث الاشتقاق- من مادة (بروك)، أو من كلمة (بروك)، أمّا اشتقاقها من البروك: فبروك البعير يدل على ملازمته وثبوته في ذلك المكان، وأمّا اشتقاقها من البرْكة: فالبرْكة هي: مجتمع الماء، وهي تدل على كثرة الماء في هذا الموضع، وعلى لزومه له، وعلى ثباته فيه.

فيكون معنى البركة -إذاً-: كثرة الشيء الذي فيه الخير، وثباته، ولزومه، فالتبرك هو: طلب الخير الكثير، وطلب ثباته، وطلب لزومه، فتبرّك، يعني: طلب البركة.

والنصوص في القرآن والسنة دلت على أن البركة من الله - جل وعلا - وأن الله - جل وعلا - وأن الله - جل وعلا - وأن الله - جل وعلا - هو الذي يبارك، وأنه لا أحد من الخلق يبارك أحداً، قال سبحانه ﴿ تَبَارَكَ ٱلَّذِي نَزَّلَ ٱلْفُرْقَانَ عَلَىٰ عَبْدِهِ ﴾ [الفرقان: ١] يعني: عَظُمَ خير من نزل الفرقان على عبده، وكثر، ودام، وثبت. وقال: ﴿ تَبَارَكَ ٱلَّذِي

بِيَدِهِ ٱلْمُلْكُ ﴾ اللك: ١١ وقال سبحانه: ﴿ وَبَرَكَّنَا عَلَيْهِ وَعَلَى إِسْحَاقَ ﴾ السافات: ١١٣ فالذي يبارك هو الله السافات: ١١٣ فالذي يبارك هو الله حل وعلا -، فلا يجوز للمخلوق أن يقول: باركت على الشيء، أو أبارك فعلكم ؛ لأن البركة وكثرة الخير، ولزومه، وثباته، إنما ذلك من الذي بيده الأمر، وهو الله عز وجل.

وقد دلت النصوص في الكتاب والسنة على أن الأشياء التي أحل الله- جل وعلا- البركة فيها قد تكون أمكنة أو أزمنة ؛ وقد تكون مخلوقات آدمية ، فهذان قسمان:

القسم الأول: أن الله - تعالى - بارك بعض الأماكن كبيت الله الحرام، وحول بيت المقدس، كما قال سبحانه: ﴿ ٱلَّذِى بَرَكَنا حَوْلَهُ ﴿ الْإسراء:١]، ومعنى كون الأرض مباركة: أن يكون فيها الخير الكثير اللازم الدائم لها؛ ليكون ذلك أشجع في أن يُلازمها أهلها الذين دُعُوا إليها، وهذا لا يعني —أبداً - أن يُتمسَّح بأرضها، أو أن يُتمسَّح بحيطانها، لأن بركتها لازمة لا تنتقل بالذات. فبركة الأماكن، أو بركة الأرض، ونحو ذلك، بركة لازمة لا تنتقل بالذات، يعني:أنك إذا لا مَسْتَ الأرض، أو دُفنتَ فيها، أو تبركْت بها، فإن بركتها لا تنتقل إليك بالذات، وإنما بركتها من جهة المعنى فقط.

كذلك بيت الله الحرام هو مبارك لا من جهة ذاته ، يعني: ليس كما يعتقد البعض أن من تمسح به انتقلت إليه البركة ، وإنما هو مبارك من جهة المعنى ، يعني: اجتمعت فيه البركة التي جعلها الله في هذه البنية ، من جهة: تعلق القلوب بها ، وكثرة الخير الذي يكون لمن أرادها ، وأتاها ، وطاف بها ، وتعبد عندها ، وكذلك الحجر الأسود ، هو حجر مبارك ، ولكن بركته لأجل

العبادة، يعني أنّ من استلمه تعبداً مطعياً للنبي في استلامه له، وفي تقبيله، فإنه يناله به بركة الاتباع. وقد قال عمر في لما قبّل الحجر: «إني لأعلم أنك حجر لا تنفع، ولا تضر» (أ) فقوله: لا تنفع ولا تضر، يعني: لا يجلب لمن قبله شيئا من النفع، ولا يدفع عن أحد شيئاً من الضر، وإنما الحامل على التقبيل مجرد الاتساء، تعبدا لله، ولذلك قال: «.. ولولا أني رأيت رسول الله فهذا معنى البركة التي جُعلت في الأمكنة.

وأما معنى كون الزمان مباركاً -مثل شهر رمضان، أو بعض أيام الله الفاضلة - فيعني: أن من تعبد فيها، ورام الخير فيها، فإنه ينال مِنْ كثرة الثواب ما لا يناله في غيرها من الأزمنة.

والقسم الثاني: البركة المنوطة ببني آدم، وهي البركة التي جعلها الله - جل وعلا - في المؤمنين من الناس، وعلى رأسهم: سادة المؤمنين: من الأنبياء والرسل، فهؤلاء بركتهم بركة ذاتية، يعني: أن أجسامهم مباركة، فالله - جل وعلا - هو الذي جعل جسد آدم مباركاً، وجعل جسد إبراهيم عليه السلام مباركاً، وجعل جسد نوح مباركاً، وهكذا جسد عيسى، وموسى، عليهم مباركاً، وجعل جسد أجسادهم - جميعاً الصلاة والسلام جعل أجسادهم - جميعاً - مباركة، بمعنى: أنه لو تبرك أحد من أقوامهم بأجسادهم، إما بالتمسح بها، أو بأخذ عرقها، أو بالتبرك ببعض أشعارهم، فهذا جائز؛ لأن الله جعل أجسادهم مباركة بركة متعدية، وهكذا نبينا محمد بن عبد الله على جسده -أيضاً - جسد مبارك؛ ولهذا ورد في وهكذا نبينا محمد بن عبد الله على جسده -أيضاً - جسد مبارك؛ ولهذا ورد في

أخرجه البخاري(١٥٩٧) و(١٦٠٥) و(١٦١٠) ومسلم(١٢٧٠).

السنة أن الصحابة كانوا يتبركون بعرقه، ويتبركون بشعره، (١) وإذا توضأ اقتتلوا على وضوئه ، (٢) إلى آخر ما ورد في ذلك ؛ ذلك أن أجساد الأنبياء فيها بركة ذاتية ينتقل أثرها إلى غيرهم، وهذا مخصوص بالأنبياء والرسل، أما غيرهم فلم يرد دليل على أن مِنْ أصحاب الأنبياء والرسل مَنْ بركتهم بركة ذاتية ، حتى أفضل هذه الأمة أبو بكر وعمر ، فقد جاء بالتواتر القطعي: أن الصحابة والتابعين والمخضرمين لم يكونوا يتبركون بأبي بكر، وعمر، وعثمان، وعلى، كما كانوا يتبركون بشعر النبي على، أو بوضوئه، أو بنخامته، أو بعرقه أو بملابسه، ونحو ذلك، فعلمنا بهذا التواتر القطعي أن بركة أبي بكر وعمر إنما هي بركة عمل، ليست بركة ذات تنتقل كما هي بركة النبي ﷺ؛ ولهذا جاء في الحديث الذي رواه البخاري في صحيحه أن النبي ﷺ قال: « إن من الشجر لَمَا بركته كبركة المسلم »(٣) فدل هذا: على أن في كل مسلم بركة ، وفي البخاري -أيضاً - قول أسيد بن حضير: « ما هذه بأول بركتكم يا آل أبي بكر » ، (١) فهذه البركة التي أضيفت لكل مسلم ، وأضيفت لآل أبي بكر، هي: بركة عمل، هذه البركة راجعة إلى الإيمان، وإلى العلم، والدعوة، والعمل.

أخرجه مسلم(١٣٠٥) والبخاري (١٧٠) و(١٧١).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٢٧٣١) و(٢٧٣٢).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري رقم(٤٤٤).

<sup>(</sup>٤) أخرجــه البخـــاري(٣٣٤) و(٣٣٦) و(٣٦٧٦) و(٣٧٧٣) و(٤٥٨٣) و(٤٦٠٨) و(٤٦٠٨) و(٤٦٠٨) و(٤٦٠٨) و(٤٦٠٨) و(٥١٦٤) و(٥١٦٤) و(٥١٦٤) و(٥١٦٤) و(٥١٦٤) وإداء ما هذه بأول بركتكم يا آل أبي بكر. إنما هو قول أسيد بن حضير وليس من قول النبي صلى الله عليه وسلم.

فكل مسلم فيه بركة، وهذه البركة ليست بركة ذات، وإنما هي بركة عمل، وبركة ما معه من الإسلام والإيمان، وما في قلبه من الإيقان والتعظيم لله - جل وعلا - والإجلال له، والاتباع لرسوله أن فهذه البركة التي في العلم، أو العمل، أو الصلاح: لا تنتقل من شخص إلى آخر، وعليه فيكون معنى التبرك بأهل الصلاح هو الاقتداء بهم في صلاحهم، والتبرك بأهل العلم هو الأخذ من علمهم والاستفادة منه وهكذا، ولا يجوز أن يُتبرَّك بهم بمعنى أن يُتمسَّح بهم، أو يتبرك بريقهم؛ لأن أفضل الخلق من هذه الأمة وهما الصحابة - لم يفعلوا ذلك مع خير هذه الأمة أبي بكر، وعمر، وعثمان، وعلى، وهذا أمر مقطوع به.

فمعنى تبرك المشركين: أنهم كانوا يرجون كثرة الخير، ودوام الخير، ولـزوم الخير، وثبات الخير، بالتوجه إلى الآلمة، وهذه الآلمة يكون منها: الصنم الذي من الحجارة، و القبر من التراب، و يكون منها الوثن، والشجر، و يكون منها البقاع المختلفة، كالغار أو عين ماء، أو نحو ذلك، فهذه التبركات المختلفة جميعها تبركات شركية؛ ولهذا قال الشيخ —رحمه الله-: «باب من تبرك بشجر أو حجر ونحوهما » والشجر: جمع شجرة، والحجر معروف، ذلك أن المشركين كانوا يتبركون بالأشجار والأحجار، حتى في أول الدعوة في هذه البلاد كانت الأشجار والأحجار التي يتبرك بها كثيرة.

قوله: «ونحوهما»: يعنى: نحو الشجر والحجر، مشل: البقاع المختلفة، أو غار معين، أو قبر، أو عين ماء، أو نحو ذلك من الأشياء التي يعتقد فيها أهل الجهالة.

فما حكم فاعل ذلك؟ الجواب: أنه مشرك، كما صرح به الشيخ عبد الرحمن بن حسن في شرحه « فتح الجيد » لباب من تبرك بشجر أو حجر ونحوهما حيث قال —رحمه الله-: (أي: فهو مشرك).

لم يفصح الشرّاح في هذا الموضع عن نوع شركِ المتبرك بالشجر والحجر هل هو شرك أكبر، أو شرك أصغر؟ وإنما أدار الشيخ سليمان – رحمه الله – المعنى في « التيسير » بعد أن ساق تفسير آية النجم: ﴿ أَفَرَءَيْتُمُ ٱللَّتَ وَٱلْعُزَىٰ ﴾ في « التيسير » بعد أن ساق تفسير آية النجم: ﴿ أَفَرَءَيْتُمُ ٱللَّتَ وَٱلْعُزَىٰ ﴾ الله على الاحتمالين، فقال في آخره: مناسبة الآية للترجمة: أنه إن كان التبرك شركاً أكبر فظاهر، وإن كان شركاً أصغر: فالسلف يستدلون بالآيات التي نزلت في الأكبر على الأصغر.

وتحقيق المقام: أن التبرك بالشجر، أو بالحجر، أو بالقبر، أو ببقاع مختلفة، قد يكون شركاً أصغر.

فيكون شركاً أكبر: إذا طلب بركتها، معتقداً أنه بتمسحه بهذا الشجر، أو الحجر، أو القبر أو تمرّغه عليه، أو التصاقه به: يتوسط له عند الله. فإذا اعتقد فيه أنه وسيلة إلى الله فهذا: اتخاذ إله مع الله- جل وعلا- وشرك أكبر، وهذا هو الذي كان يعتقده أهل الجاهلية في الأشجار والأحجار التي يعبدونها، وفي القبور التي يتبركون بها؛ يعتقدون أنهم إذا عكفوا عندها، وتمسحوا بها، أو القبور التي يتبركون بها؛ يعتقدون أنهم إذا عكفوا عندها، وتمسحوا بها، أو نثروا ترابها على رؤوسهم، فإن هذه البقعة، أو صاحب هذه البقعة، أو الروحانية وهي: الروح التي تخدم هذه البقعة -: أنه يتوسط له عند الله- جل وعلا -، وقد

قال سبحانه: ﴿ وَٱلَّذِينِ َ ٱتَّخَذُواْ مِن دُونِهِ ۚ أَوْلِيكَاءَ مَا نَعْبُدُهُمْ إِلَّا لِيُقَرِّبُونَاۤ إِلَى ٱللَّهِ زُلِّهَٰ ﴾ الزمر: ٣].

ويكون التبرك شركاً أصغر: إذا كان يتخذ هذا التبرك، بنثر التراب عليه، أو إلصاق الجسم به، أو التبرك بعين ونحوها، أسباباً لحصول البركة بدون اعتقاد أنها توصل وتقرّب إلى الله، يعني: أنه جعلها أسباباً فقط، كما يفعل لابس التميمة، أو الحلقة، أو الخيط؛ فكذلك هذا المتبرك، يجعل تلك الأشياء أسباباً، فإذا أخذ —من هذه حاله – تراب القبر، ونثره عليه لاعتقاده أن هذا التراب مبارك، وإذا لامس جسمه فإن جسمه يتبارك به — أي -: من جهة السببية: فهذا شرك أصغر؛ لأنه لا يكون عبادة لغير الله – جل وعلا – وإنما اعتقد ما ليس سبباً مأذوناً به شرعاً: سبباً.

وأما إذا تمسح بها - كما هي الحَالُ الأُولَى - وتمرَّغ والتصق بها، لتوصله إلى الله - جل وعلا -، فهذا شرك أكبر مخرج من الملة ؛ ولهذا قال الشيخ سليمان - كما تقدم -: إن كان التبرك شركاً أكبر: فظاهر - في الاستدلال بالآية - وإن كان شركاً أصغر: فالسلف يستدلون بما نزل في الأكبر على ما يريدون من الاستدلال، في مسائل الشرك الأصغر.

قوله: وقول الله تعالى: ﴿ أَفَرَءَيْتُمُ ٱللَّتَ وَٱلْعُزَّ فَ وَمَنَوْةَ وَمَنَوْةَ الْاستفهام، إذا أتى الثَّالِثَةَ ٱلْأُخْرَكَ ﴾ [النجم: ١٩-٢٠] سبق بيان أن همزة الاستفهام، إذا أتى بعدها فاء: فإنه يكون بينها وبين الفاء جملة دَلَّ عليها السياق، فمن أول سورة النجم إلى هذا الموضع يدل على المحذوف.

قوله: (اللات): هي صخرة بيضاء منقوشة عليها، بيت بالطائف، وما هدمت إلا بعد أن أسلمت ثقيف، أرسل إليها النبي الله المغيرة بن شعبة، فهدمها، وكسرها، وحرقها بالنار، وكان عليها بيت ولها سدنة وخدم، (۱) فالمقصود: أن اللات صخرة وصفت بأنها بيضاء.

وفي قراءة ابن عباس وغيره من السلف: ﴿ أَفَرَءَيْتُمُ ٱللَّتَ ﴾ بتشديد التاء. فعلى هذه القراءة: يكون (اللات) هذا رجلا كان يلت السويق للحاج، وفي رواية: على صخرة فعظموا تلك الصخرة، وفي رواية أخرى عن السلف: أنه كان يلت لهم السويق فلما مات عكفوا على قبره، (٢) فتحصل من هذا: أن اللات صخرة، فإذا قرأت: (اللات) بتشديد التاء -: فيكون: قبرا، أو صخرة، كان يتعبد عندها، ويتصدق ذاك الذي كان يلت السويق.

والعزى: شجرة كانت بين مكة والطائف، وهي في الأصل شجرة، ثم بني بناء على ثلاث سمرات، وكانت امرأة كاهنة هي التي تخدم ذلك الموضع، فلما فتح النبي مكة أرسل إليها خالد بن الوليد، فقطع الشجرات الثلاث - السمرات الثلاث - وقتل من قتل فلما رجع وأخبر النبي شك، قال له: «ارجع فإنك لم تصنع شيئا»، فرجع فرآه السدنة، ففروا إلى الجبل، ثم رأى امرأة ناشرة شعرها عريانة، وهي الكاهنة التي كانت تخدم ذلك الموضع

<sup>(</sup>١) السيرة لابن هشام ١٣٨/٤.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٤٨٥٩).

الشركي، وتحضر الجن لإضلال الناس بذلك الموضع، فعلاها خالد بالسيف حتى قتلها، فرجع للنبي الله فقال: « تلك العزى ».(١)

المقصود: أن العزى اسم لشجرة كانت في ذلك الموضع، وكان تعلق الناس في الحقيقة - بتلك الشجرة، وبالمرأة التي كانت تخدم ذلك الشرك، فلو قطعت الأشجار وبقيت المرأة، فإن المرأة ستغري الناس مرة أخرى بما ستذكره لهم، أو ما تحكيه لهم، أو ما تجيب به مطالبهم عن طريق الجن، فلا يكون الشرك قد انقطع ؛ ولهذا قال النبي : ﴿ تلك العزى » يعني: أن حقيقة العزى هي تلك المرأة التي تغري الناس بذلك الشرك، وإلا فهي شجرة.

وقول ﴿ وَمَنَوٰةَ ٱلثَّالِثَةَ ٱلْأُخْرَكَ ﴾ والأخرى: يعني: الوضيعة الحقيرة، وكانت مناة هذه أيضا صخرة، وسميت مناة ؛ لكثرة ما يمنى عليها من الدماء تعظيما لها. (٢)

ووجه مناسبة الآية للترجمة: أن ما كان يفعله المشركون عند هذه الشلاث، هو: عين ما يفعله المشركون في الأزمنة المتأخرة عند الأحجار، و الأشجار، والغيران، والقبور، ومن قرأ شيئا مما يصنعه المشركون علم غربة الإسلام في هذه البلاد قبل هذه الدعوة، وأن الناس كانوا على شرك عظيم. وإذا تأملت أحوال ما حولك من البلاد التي ينتشر فيها الشرك وجدت من اتخاذ الأشجار

<sup>(</sup>١) "سيرة ابن هشام" ١٠٩٩/٤.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٦١٣/٨) وانظر تفسير ابن كثير(٢/٤٣٢) والبداية والنهاية (١٩٢/٢)، (٣٧/٤).

والأحجار آلهة والتبرّك بها الشيء الكثير، وأعظم من ذلك اتخاذ القبور آلهةً يُتوجُّه إليها، ويُتعبَّد عندها .

ثم ساق -رحمه الله- في الباب حديث أبي واقد الليثي، وهذا الحديث حديث صحيح، عظيم، وفيه: أن المشركين كانت لهم سدرة لهم فيها اعتقاد. واعتقادهم فيها كان يشمل ثلاثة أشياء:

الأول: أنهم كانوا يعظمونها .

الثاني: أنهم كانوا يعكفون عندها .

الثالث: أنهم كانوا ينوطون بها الأسلحة رجاء انتقال البركة من الشجرة إلى السلاح، حتى يكون أمضى، وحتى يكون خيره لحامله أكثر.

وفعلهم هذا شرك أكبر؛ لأنهم عظموها وعكفوا عندها، والعكوف عبادة؛ وهو: ملازمة الشيء على وجه التعظيم والقربة؛ ولأنهم طلبوا منها البركة، فصار شركهم شركاً أكبر لأجل هذه الثلاث مجتمعة.

وبعض الصحابة - رضوان الله عليهم - مِمَنْ كانوا حديثي عهد بكفر وهم الذين قالوا: اجعل لنا ذات أنواط كما لهم ذات أنواط، ظنوا أن هذا لا يدخل في الشرك، وأن كلمة التوحيد لا تُهدّمُ بهذا الفعل؛ لهذا قال العلماء: قد يغيب عن بعض الفضلاء بعض مسائل الشرك؛ لأن الصحابة وهم أعرف الناس باللغة كهؤلاء الذين كان إسلامهم بعد الفتح: خفيت عليهم بعض أفراد توحيد العبادة.

فقال رسول الله ﷺ: « الله أكبر !! إنها السنن، قلتم -والذي نفسي بيده- كما قالت بنو إسرائيل لموسى: اجعل لنا إلها كما لهم

آلهة»: فشبّه عليه الصلاة والسلام هذه المقالة بتلك المقالة ، ومعلوم أن أولئك وهم المذكورون في الآية - عبدوا غير الله ، أي: عبدوا الأصنام ، وأما أولئك فإنما طلبوا بالقول فقط ، فشبه النبي عليه الصلاة والسلام ذلك القول بقول قوم موسى: اجعل لنا إلها كما لهم آلهة ، لكن أولئك الضحابة لم يفعلوا ما طلبوا ، ولما نهاهم النبي التهوا ، ولو فعلوا ما طلبوا لكان شركاً أكبر ، لكن لما قالوا وطلبوا دون فعل: صار قولهم شركاً أصغر ؛ لأنه كان فيه نوع تعلق بغير الله - جل وعلا - .

وهم لا يعلمون أن هذا الذي طلبوه غير جائز، وإلا فلا يُظَنُّ بهم أنهم يخالفون أمر النبي على ويرغبون في معصيته. وأما شركهم فكان في مقالهم، وأما الفعل: فلم يفعلوا شيئاً من الشرك، وهذا الذي قالوه، قال العلماء: هو شرك أصغر، وليس بشرك أكبر؛ ولهذا لم يأمرهم النبي الشبتجديد إسلامهم، ويدَلَّ على ذلك قوله: «قلتم والذي نفسي بيده كما قالت بنو إسرائيل لموسى » فشبَّه المقالة بالمقالة، وقد قرر الشيخ - رحمه الله - أنهم لم يكفروا، وقال في المسائل: (إن الشرك فيه أكبر وأصغر؛ لأنهم لم يرتدوا بهذا).

فالظاهر من هذا الحديث: أن الشرك الأكبر الذي كان وقع فيه المشركون لم يكن راجعاً إلى التبرك بذات الأنواط فقط، بتعظيمها، والعكوف عندها، والتبرّك بتعليق الأشياء عليها، وقد قلت لك: إن التبرك بالشجر، والحجر، ونحو ذلك، إذا كان فيه اعتقاد أن هذا الشيء يُقرِّب إلى الله، وأنه يرفع الحاجة إليه، أو أن تكون حاجاتهم أرجى إجابة وأمورهم أحسن، إذا تبرّكوا بهذا

الموضع، فهذا: شرك أكبر، وهذا هو الذي كان يصنعه أهل الجاهلية؛ ولهذا، فإن فعلهم يشمل ثلاثة أشياء -كما سبق-:

١ - التعظيم، أي: تعظيم العبادة، وهذا لا يجوز إلا لله، فتعظيمهم بهذه الصورة، واعتقاد أنهم يتوسطون لهم: هو نوع من عبادتهم، وشرك جلي.

٢- أنهم عكفوا عندها ولازموها، والعكوف والملازمة نوع عبادة، فإذا
 عكف ولازم تقرباً، ورجاءً، ورغبة، ورهبة، ومحبة، فهذا نوع من العبادة.
 ٣- التبرك.

وإذاً فيكون الشرك الأكبر: ما ضمَّ هذه الثلاثة . وإذا تأملت ما يصنعه عباد القبور والخرافيون في الأزمنة المتأخرة وفي زماننا هذا: وجدت أنهم يصنعون مثل ما كان المشركون الأولون يصنعون عند اللات، وعند العزى، وعند ذات أنواط، ويعتقدون في القبر، بل يعتقدون في الحديد الذي يُسيَّج به القبر، فترى الناس في البلاد التي يفشوا فيها الشرك يعتقدون في الحائط الذي على القبر، أو في الشباك الحديدي الذي يحيط بالقبر، فإذا تمسحوا به فكأنهم تمسحوا في الشباك الحديدي الذي يحيط بالقبر، فإذا تمسحوا به فكأنهم تمسحوا بالمقبور، واتصلت روحهم به، واعتقدوا أنه سيتوسط لهم ؛ لأنهم عظموه، فهذا شرك أكبر بالله - جل وعلا - ؛ لأن فعلهم هذا: راجع إلى تعلق القلب في جلب النفع، وفي دفع الضر بغير الله - جل وعلا - وجَعْلِه وسيلة إلى الله - جل وعلا - كفعل الأولين الذين قال الله فيهم: ﴿ مَا نَعْبُدُهُمْ إِلَّا لِيُقَرِّبُونَاۤ إِلَى الله فيهم: ﴿ مَا نَعْبُدُهُمْ إِلّا لِيُقَرِّبُونَاۤ إِلَى الله فيهم: ﴿ مَا نَعْبُدُهُمْ إِلّا لِيُقرِّبُونَاۤ إِلَى الله فيهم في الله فيهم في الله فيهم أيلًا لِيُقرِّبُونَاۤ إِلَى الله فيهم في المنافقة المنافقة المنافقة الله فيهم أيلًا لِيُقرِّبُونَاۤ إِلَى الله فيهم في المنافقة المنافق

وأما الحال الأخرى التي نبهتُك في أول المقام عليها، فكمن يجعل بعض التمسُّحات أسباباً: مثل ما ترى من بعض الجهلة ممن يأتي إلى الحرم، ويتمسَّح

بأبواب الحرم الخارجية، أو ببعض الجدران، أو ببعض الأعمدة، فهذا إن ظن أنَّ ثمَّ روحاً في هذا العمود، أو أن هناك أحداً مدفوناً بالقرب منه، أو ثمَّ من يخدم هذا العمود من الأرواح الطيبة -كما يقولون-: فتمسَّح لأجل أن يصل إلى الله- جل وعلا- بذلك الفعل: فهذا شرك أكبر.

وأما إذا تمسح واعتقد أن هذا مكان مبارك، وأن هذا سبب قد يشفيه ... فنقول —إذاً: إذا كان يتسمح بجعله سبباً فهذا يكون شركه شركاً أصغر، وإذا كان تعلق قلبه بهذا المتمسَّح به أو المتبرَّك به، وعظَّمه، ولازمه، واعتقد أن ثمت روحاً هنا، أو أنه يتوسل به إلى الله فإن هذا شرك أكبر.



«باب ما جاء في الذبح لغير الله من الوعيد وأنه شرك بالله- جل وعلا- »

وقول الله تعالى: ﴿ قُلْ إِنَّ صَلَاتِى وَنُسُكِى وَخَيَاىَ وَمَمَاتِى لِلَّهِ رَبِّ اللهِ مَا الله تعالى: ﴿ فَكَ لَهُ وَبِذَ لِكَ أُمِرْتُ وَأَنَا أُوَّلُ ٱلْمُسْلِمِينَ ﴾ وقال العَلَمِينَ ﴿ وَاللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

وعن علي هال: حدثني رسول الله ها بأربع كلمات: «لعن الله من ذبح لغير الله ، لعن الله من لعن والديه ، لعن الله من آوى محدثاً ، لعن الله من غير منار الأرض » رواه مسلم (۱). وعن طارق بن شهاب أن رسول الله ها قال: « دخل الجنة رجل في ذباب ودخل النار رجل في ذباب » قالوا: وكيف ذلك يا رسول الله؟ قال: « مر رجلان على قوم لهم صنم لا يجوزه أحد حتى يقرب له شيئاً، فقالوا لأحدهما قرب قال ليس عندي شيء أقرب، قالوا له: قرب ولو ذبابا فقرب ذباباً فخلوا سبيله فدخل النار، وقالوا للآخر: قرب، فقال: ما كنت لأقرب لأحد شيئاً دون الله – عز وجل – فضربوا عنقه فدخل الجنة » رواه أحمد (۱).

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (١٩٧٨).

<sup>(</sup>٢) أخرجه حمد في "الزهد" (٢٢) وأبو نعيم في "الحلية" ٢٠٣/١ موقوفاً على سلمان الفارسي.

#### فيه مسائل:

الأولى: تفسير (قل إن صلاتي ونسكي).

الثانية: تفسير (فُصَلُ لربك وانحر).

الثالثة: البداءة بلعنة من ذبح لغير الله.

الرابعة: لَعْنُ من لعن والديه، ومنه أن تلعن والدَي الرجل فيلعن والديك.

الخامسة: لَعْنُ من آوى مُحدثاً، وهو الرجل يُحدث شيئاً يجب فيه حق لله، فيلتجيء إلى من يجيره من ذلك.

السادسة: لَعْنُ من غيَّر منار الأرض، وهي المراسيم التي تُضَرِّقُ بين حقك وحق جارك، فتُغيِّرها بتقديم أو تأخير.

السابعة: الفرق بين لعن المعين ولعن أهل المعاصي على سبيل العموم.

الثامنة: هذه القصة العظيمة، وهي قصة الذباب.

التاسعة: كونه دخل النار بسبب ذلك الذباب الذي لم يقصده، بل فعله تخلصاً من شرهم.

العاشرة: معرفة قدر الشرك في قلوب المؤمنين ؛ كيف صبر ذلك على القتل ولم يوافقهم على طلبتهم، مع كونهم لم يطلبوا إلا العمل الظاهرا الحادية عشرة: أن الذي دخل النار مسلم، لأنه لو كان كافراً لم يقل: "دخل النار في ذباب".

الثانية عشرة: فيه شاهد للحديث الصحيح: "الجنة أقرب إلى أحدكم من شراك نعله، والنار مثل ذلك".

الثالثة عشرة: معرفة أن عمل القلب هو المقصود الأعظم، حتى عند عبدة الأوثان.

## الشرح:

قول الشيخ- رحمه الله- « باب ما جاء في الذبح لغير الله » . الذبح معروف، وهو: إراقة الدم .

وقوله: «لغيرالله » يعني: متقرباً به إلى غيرالله، أي: ذُبح لأجل غير الله، وعقدته: الله، والذبح فيه شيئان مهمان، وهما نكتة هذا الباب، وعقدته:

الأول: الذبح باسم الله، أو الذبح بالإهلال باسم ما .

الثاني: أن يذبح متقرباً لما يريد أن يتقرب إليه، فإذا: ثم التسمية، وثم القصد، وهما شيئان، أما التسمية، فظاهر: أن ما ذُكِر عليه اسم الله فإنه جائز كما قال تعالى: ﴿ فَكُلُواْ مِمَّا ذُكِرَ اسْمُ ٱللّهِ عَلَيْهِ إِن كُنتُم بِاَينَتِهِ مَوْمِنِينَ ﴾ الأنعام: ١١١٨ وأن ما لم يذكر اسم الله عليه، فهذا الذي أهل لغير الله أي يعني: ذُكِر غير اسم الله عليه، فهذا مِمَّا أهل لغير الله به كما في قوله تعنياني: ﴿ وَمَا أُهِلَ بِهِ لِغَيْرِ ٱللّهِ ﴾ البقرة: ١٧٣ وقوله : ﴿ وَمَا أُهِلَ بِهِ لِغَيْرُ ٱللّهِ ﴾ البقرة: ١٧٣ وقوله أهل المائدة: ١٤.

فالتسمية على الذبيحة من جهة المعنى: استعانة، فإذا سمى الله: فإنه استعان في هذا الذبح بالله - جل وعلا - ؛ لأن الباء في قولك: باسم الله، يعني: أذبح متبركاً، ومستعيناً بكل اسم لله - جل وعلا - ، أو بالله - جل وعلا - الذي له الأسماء الحسنى، فجهة التسمية - إذاً - جهة استعانة.

وأما القصد: فهذه جهة عبودية ومقاصد، فمن ذَبَح باسم الله لله كانت الاستعانة بالله والقصد من الذبح أنه لوجه الله تقرُّبًا لله - جل وعلا -، فصارت الأحوال عندنا أربعة:

١ - أن يذبح باسم الله لله، فهذا هو التوحيد.

٢- أن يذبح باسم الله لغير الله، وهذا شرك في العبادة.

٣- أن يذبح باسم غير الله لغير الله، وهذا شرك في الاستعانة، وشرك في العبادة أيضاً.

٤ - أن يذبح بغير اسم الله ويجعل الذبيحة لله، فهذا شرك في الربوبية .

فإذاً الأحوال عندنا أربعة:

إما أن يكون هناك تسمية بالله مع القصد لله - جل وعلا - وحده ، وهذا هو التوحيد ، وهو العبادة ، فالواجب أن يذبح لله: قصداً تقرّباً ، وأن يسمّي الله - جل وعلا - على الذبيحة ، فإن لم يسمّ الله - جل وعلا - وترك التسمية عمداً فإن الذبيحة لا تحل ، وإن لم يقصد بالذبيحة التقرب إلى الله - جل وعلا - ولا التقرب لغيره ، وإنما ذبحها لأجل أضياف عنده أو لأجل أن يأكلها ، يعني: ذبحها لقصد اللحم ، ولم يقصد بها التقرب: فهذا جائز ، وهو من المأذون فيه ؛ لأن الذبح لا يُشترط فيه أن ينوي الذابح التقرب بالذبيحة إلى الله - جل وعلا - .

فالحاصل من الحالة الأولى: أن ذكر اسم الله على الذبيحة واجب، وأن يكون قصد الذابح بها: التقرّب إلى الله إن كان قد نوى بها تقرّباً وهذا مثل ما يُذبح من الأضاحي، أو يُذبَح من الهدي، ونحو ذلك مما يذبحه المرء تعظيماً لله - جل وعلا - مما أمر به شرعاً، فهذا الذي تذبحه لله: تقصد التقرّب به إليه

-سبحانه-، فهذا من العبادات العظيمة التي يحبها الله- جل وعلا- وهي عبادة النحر والذبح.

لكن قد يذبح المرءُ باسم الله، ولكن يقول: أريدها للأضياف، أو أريدها للتحم، يعني: للأكل، ولم أتقرب بها لغير الله، وأيضاً لم أتقرب بها لله، فنقول: هذه الحالة جائزة؛ لأنه سمى وقال باسم الله، ولم يذبح لغير الله، فليس داخلاً في الوعيد، ولا في النهى، بل ذلك من المأذون فيه.

الحالة الثانية: أن يذبح باسم الله، ويقصد بذلك التقرّب لغير الله، فيقول مثلاً: باسم الله، وينحر الدم، وهو ينوي بإزهاق النفس، وبإراقة الدم التقرّب لهذا العظيم المدفون، أو لهذا النبي، أو لهذا الصالح، فهذا وإن ذكر اسم الله فإن الشرك حاصل من جهة أنه أراق الدم تعظيماً للمدفون، وتعظيماً لغير الله، ويدخل في ذلك أيضاً: أن يَذكر اسم الله على الذبيحة، أو على المنحور، ويكون قصده بالذبح أن يتقرب به للسلطان، أو للملك، أو لأمير ما، كما يحدث عند بعض البادية، وكذلك بعض الحضر إذا أرادوا أن يعظُّموا ملكاً قادماً، أو أميراً، أو سلطاناً، أو شيخ قبيلة، فإنهم يستقبلونه بالجمال، أو بالبقر، أو بالشياه، ويذبحونها في وجهه، فيسيل الدم عند إقباله، فهذا الذُّبْحُ وإن سمى الله عليه، فإن الذبيحة قُصِدَ بها غير الله- جل وعلا- ولذا أفتى العلماء بتحريمها ؛ لأن فيها إراقة دم لغير الله- جل وعلا- فلا يجوز أكلها ومن باب أولى -قبل ذلك- لا يجوز تعظيم أولئك بمثل هذا التعظيم ؛ لأن إراقة الدم إنما يعظم به الله - جل وعلا - وحده ؛ لأنه - سبحانه - هو الذي يستحق العبادة والتعظيم بهذه الأشياء وحده، فهو الذي أجرى الدماء في العروق سبحانه وتعالى.

الحالة الثالثة: أن يذكر غير اسم الله على الذبيحة، وأن يقصد بها غير الله - حل وعلا- فيقول مثلاً: باسم المسيح، ويحرّك يده، ويقصد بها التقرب للمسيح، فهذا الذبح جمع شركاً في الاستعانة، وشركاً في العبادة، ومثله: الذين يذبحون باسم البدوي، أو باسم الحسين، أو باسم السيدة زينب، أو باسم العيدروس، أو باسم الميرغياني، أو غيرهم من الذين توجه إليهم بعض باسم العبادة، فيذبح باسمهم ويقصد بذبحه هذا المخلوق؛ وينوي حين ذبح أن يريق الدم تقرباً لهذا المخلوق. فهذا الشرك جاء من جهتين:

الجهة الأولى: جهة الاستعانة .

والجهة الثانية: جهة العبودية والتعظيم، وإراقة الدم لغير الله - جل وعلا-. والحالة الرابعة: أن يذبح باسم غير الله ويجعل ذلك لله- جل وعلا- وهذا نادر الوقوع وربما يحصل، كمن يذبحون لمعظميهم: كالبدوي، أو العيدروس، أو الشيخ عبد القادر، أو غيرهم. فينوون بذلك الذبح التقرّب إلى الله- جل وعلا -، وهذا في الحقيقة راجع إلى الشرك في الاستعانة، والشرك في العبادة.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية - رحمه الله - في مَعرِض كلام له في هذه المسائل قال: «ومعلوم أن الشرك في العبودية أعظم من الاستعانة بغير الله».

فهذه المراتب كلها شرك بالله - جل وعلا - والصورة المتقدِّمة في الحالة الثانية، وهي: أن يذبح لسلطان ونحوه، فبعض العلماء لم يطلق القول عليها: بأنها شرك وإنما قال: تحرم ؛ لأجل أنه قد لا يقصد بذلك تعظيم المذبوح له كتعظيم الله - جل وعلا -، فالمقصود: أن قسد غير الله بالذبح شرك في العبودية، وذكر غير اسم الله على الذبيحة شرك في الاستعانة ؛ ولهذا قال

وأنبه —هنا- على مسألة مهمة: وهي أن الكلام في مسائل التوحيد تقريراً واستدلالاً، وبيان وجه الاستدلال: من الأمور الدقيقة، والتعبير عنها يحتاج إلى دقة من جهة المعبر، وأيضاً من جهة المتلقي، أقول هذا؛ لأن بعض الناس قد استشكلوا بعض العبارات. ومدار الاستشكال: أنهم لم يدققوا، ولم يقيدوا ما يقال، فهم إما أن يحذفوا قيداً، أو يحذفوا كلمة، أو يأخذوا المعنى الذي دل عليه الكلام، ويعبروا عنه بطريقتهم، وهذا غير مناسب، لهذا ينبغي أن يكون المتلقي لهذا العلم دقيقاً فيما يسمع ؛ لأن كل مسألة لها ضوابطها، ولها قيودها، وأيضاً: فإن بعض المسائل يكون الكلام عليها تارة محملاً، ويكون المتلقي قد سمع أحد أحوال المسألة، وهي تحتمل تفصيلاً، لكن كان الكلام فيها مجملاً. ومن المعلوم أن الكلام في مقام الإجمال: غير الكلام في مقام التفصيل.

قال الإمام: محمد بن عبد الوهاب- رحمه الله تعالى -: وقول الله تعالى -: وقول الله تعالى: ﴿ قُلُ إِنَّ صَلَاتِى وَنُسُكِى وَمَحْيَاى وَمَمَاتِى لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ لَا شَرِيكَ لَهُ ﴿ قُلُ إِنَّ صَلَاتِى وَنُسُكِى وَمَحْيَاى وَمَمَاتِى لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ لَا شَرِيكَ لَهُ ﴿ وَلَا لِنَامَ : ١٦٢ - ١٦٣] هذه الآية تدل على أن عبادة الصلاة ،

وعبادة النسك - وهو الذبح - هما لله - جل وعلا - وحده . وقوله تعالى: ﴿ قُلُ إِنَّ ﴾ و(إنَّ) من المؤكدات ، ومجيء التأكيد في الجمل الخبرية يفيد: أنَّ من خوطب بذلك مِنْكِرٌ لهذا الأمر ، أو منزّلٌ منزلة المنكر له ، ولهذا يكون الاستدلال بهذه الآية على التوحيد من جهة أنها خوطب بها من ينكر أن الصلاة لله وحده استحقاقاً ، وأن الذبح لله وحده استحقاقاً - وهم المشركون - فدل على أن هذه الآية في التوحيد ، وأن الذبح يجب أن يكون لله - جل وعلا وأن الذبح لغيره مخالف لما يستحقه الرب - جل وعلا - .

والنّسك في قوله: ﴿ قُلُ إِنَّ صَلَاتِي وَنُسُكِي ﴾ هو: الذبح أو النحر، يعني: التقرب بالدم، والتقرب بالدم لله - جل وعلا -: عبادة عظيمة ؛ لأن الذبائح، أو المنحورات من الإبل أو البقر، أو الغنم، أو الضأن، مما تعظم في نفوس أهلها، ونَحْرُها تقرباً إلى الله - جل وعلا - والصدقة بها عبادة عظيمة، فيها إراقة الدم لله، وفيها تعلق القلب بحسن الثواب من الله - جل وعلا -، وفيها حسن الظن بالله تبارك وتعالى، وفيها التخلص من الشح، والرغب فيما عند الله سبحانه، بإزهاق نفس عزيزة عند أهلها ؛ ولهذا كان النحر، والذبح عبادة من العبادات العظيمة التي يحبها الله - جل وعلا - .

وقد دلت هذه الآية على أن النحر والصلاة عبادتان ؛ لأنه جعل النسيكة لله ، والله -جل وعلا- له من أعمال خلقه العبادات ؛ فدل قوله : ﴿ وَنُسُكِى ﴾ على أن النسك عبادة من العبادات ، وأنه مستحق لله- جل وعلا- .

واللام -هنا- في قوله: ﴿ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ متعلّقة بمحذوف خبر (إن) في قوله ﴿ قُلْ إِنَّ صَلَاتِي وَنُسُكِي ﴾ وهي تفيد الاستحقاق، واللام في اللغة

تأتي لمعان، واستعمالات؛ فتأتي للملك، كما في قوله تعالى: ﴿ أُمَّا ٱلسَّفينَةُ وَكَانَتْ لِمَسَكِينَ ﴾ يعني: يملكونها. وتأتي للاختصاص وهو شبه الملك وتأتي للاختصاص تعميع أنواع وتأتي للاستحقاق، كما في قوله تعالى: ﴿ ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ ﴾ يعني: أن جميع أنواع المحامد مستحقة لله، فكذلك اللام في قوله سبحانه: ﴿ وَحَمْياً يَ وَمَمَاتِي لِللَّهِ ﴾ والمعنى: أنها مستحقة لله - جل وعلا - .

واللام في قوله سبحانه: ﴿ وَمَحْيَاى وَمَمَاتِي لِلَّهِ ﴾ مع أنها واحدة، لكن يكون معناها برجوعها للأول غير معناها برجوعها للمحيا والممات، فإن الله-جل وعلا- قال في هذه الآية- من آخر سورة الأنعام -: ﴿ قُلْ إِنَّ صَلَاتِي وَنُسُكِي وَمَحْيَايَ وَمَمَاتِي لِلَّهِ ﴾ والحيا والممات يعني: الإحياء والإماتة ، وهذه بيد الله- جل وعلا- وملك له، فهو الذي يملكها سبحانه ؛ لأنها من أفراد ربوبيته - جل وعلا - على خلقه، فهذه الآية -بما اشتملت عليه من هذه الألفاظ الأربع- دلت على توحيد الإلهية ، وعلى توحيد الربوبية فقوله: ﴿ قُلُل إِنَّ صَلَاتِي وَنُسُكِي ﴾ يدل على توحيد العبادة، وقوله ﴿ وَمَحْيَايَ وَمَمَاتِي ﴾ يدل على توحيد الربوبية، واللام في قوله: ﴿ لِلَّهِ ﴾ إذا أرجعتها للأوليين، وهما: الصلاة، والنسك، كان معناها: الاستحقاق، وإذا أرجعتها للأخير كان معناها الملك ولهذا يقول أهل التفسير هنا: ﴿ قُلُّ إِنَّ صَلَاتِي وَنُسُكِي ﴾ لله استحقاقا، ﴿ وَمَحْيَايَ وَمَمَاتِي ﴾ لله ملكا، وتدبيرا، وتصرفا. وقوله: ﴿ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ لَا شَرِيكَ لَهُ ﴿ فيه وجه استدلال ثالث على التوحيد؛ حيث قال: ﴿ لَا شَرِيكَ لَهُ ﴿ يعني: فيما مَرَّ، أي لا شريك له في الصلاة، والنسك؛ فلا يُتَوجَّه بالصلاة والنسك إلى أحد مع الله - جل وعلا - أو من دونه، وكذلك لا شريك له في ملكه للمحيا والممات، بل هو المتفرد سبحانه بأنواع الجلال، وأنواع الكمال، وهو المستحق للعبادة، وهو ذو الملكوت الأعظم.

قال: وقوله: ﴿ فَصَلِّ لِرَبِّكَ وَٱخْرَ ﴾ [الكوثر: ١]، فأمر بالصلاة، وأمر بالنحر، وإذا أمر به فهو داخل في حد العبادة؛ لأن العبادة: اسم جامع لكل ما يحبه الله ويرضاه، من الأقوال والأعمال الظاهرة والباطنة. فأمره - جل وعلا بالصلاة دليلٌ على أنها محبوبة لديه، وأمره - سبحانه - بالنحر دليل على أنه محبوب له، ومرضي، فتكون الصلاة والنحر - إذاً - عبادة لله - جل وعلا - .

وعلى التعريف الآخر: أن العبادة: هي كل ما يتقرب به العبد إلى الله- جل وعلا- ممتثلاً به الأمر والنهي . ويكون النّحر عبادة- أيضا- ؛ لأنه يُعمَل تقرباً إلى الله- جل وعلا- بامتثال الأمر الوارد فيه .

قال سبحانه: ﴿ إِنَّا أَعْطَيْنَكَ ٱلْكُوتْرَ ﴾ [الكوثر: ١] والكوثر هـ و: الخير العظيم، ومنه النهر الذي في الجنة. والفاءُ في قوله: ﴿ فَصَلِّ لِرَبِّكَ وَٱنْحَرْ ﴾ [الكوثر: ٢] هي فاء السببية، والمعنى: أنه بسبب ذلك: اشكر الله -جل وعلا- بتوحيده، بأن صَلِّ لربك الذي أعطاك الخير الكثير، وتقرَّب إليه بالنحر،

وبنَسْك النسائك له سبحانه ؛ لأن الخير الذي حصل لك إنما أسداه - جل وعلا- وحده .

إذن: فوجه الدلالة من هذه الآية على الباب: أن النحر عبادة، وقد قال النحر عبادة، وقد قال حجل وعلا ﴿ فَصَلِّ لِرَبِّكَ وَٱنْحَرُ ﴾ [الكوثر: ٢] يعني: وانحر لربك، فأصبح النحر والذبح لغير الله خارجاً عما أمر الله فمن نحر أو ذبح لغير الله: فقد صرف العبادة لغيره -جل وعلا -.

قال- رحمه الله -: ( وعن علي الله قال: حدثني رسول الله الله بأربع كلمات: « لعن الله من ذبح لغير الله، لعن الله من لعن والديه، لعن الله من آوى محدثاً، لعن الله من غير منار الأرض » رواه مسلم .

الشاهد من هذا قوله: لعن الله من ذبح لغير الله، وهذا وعيد يدل على أن الذابح لغير الله ملعون، واللعن هو: الطرد والإبعاد من رحمة الله - جل وعلا -، فإذا كان الله هو الذي لعن فيكون قد طرد وأبعد هذا الملعون من رحمته الخاصة . أمَّا رحمته العامة فهي تشمل المسلم والكافر، وجميع أصناف الخلق.

وإن كان قوله: «لعن الله من ذبح لغير الله» دعاء عليه باللعن ؛ فكأن النبي عليه الصلاة والسلام قال ذلك ؛ داعياً على من ذبح لغير الله - جل وعلا- باللعن وهو الطرد والإبعاد من رحمة الله - جل وعلا- ، وهذا يدل على أن الذبح لغير الله من الكبائر . ومن المعلوم أن اقتران ذنب من الذنوب باللعن يدل على أنه من كبائر الذنوب، وهذا ظاهر من جهة : أن الذبح لغير الله شرك بالله - جل وعلا - يستحق صاحبه اللعنة والطرد والإبعاد من رحمة الله - جل وعلا - .

واللام في قوله: «لعن الله من ذبح لغير الله » معناها: أن من فعل ذلك من أجل غير الله تقرباً إليه وتعظيماً ، فَذَبح لغير الله تقرباً إلى ذلك الغير، وتعظيماً له فهو مستحق للّعن ، وهذا وجه مناسبة هذا الحديث لـ «باب ما جاء في الذبح لغير الله » يعني: من الوعيد وأنه شرك ، وصاحبه ملعون .

الحديث الآخر وجه الدلالة منه: أن التقريب للصنم -بالذبح - كان سبباً للدخول النار، وذلك أن ظاهر المعنى يدلُّ أن مَنْ فعله كان مسلماً، وأنه دخل النار بسبب ما فعل، وهذا يدل على أن الذبح لغير الله شرك أكبر؛ لأن ظاهر قوله: « دخل النار » يعني: استوجبها مع مَنْ يخلد فيها.

وفيه وجه آخر للدلالة: وهو أنه إذا كان تقريب هذا الذي لا قيمة له- وهو الذباب-سبباً في دخول النار، فإنه يدل على أن من قَرَّب ما هو أبلغ، وأعظم منفعة عند أهله وأغلى، أنه سبب أعظم لدخول النار.

وقولهم هنا: «قرّب»: يعني اذبح تقرباً، والملاحَظُ -هنا- في هذا الحديث، أنه لم يدل على أنهم أكرهوه على هذا الفعل؛ لأنه قال: «مرّ رجلان على قوم لهم صنم لا يجوزه أحد حتى يقرب له شيئاً .. » فظاهر قوله: «لا يجوزه أحد » يعني أنهم لا يأذنون لأحد بمجاوزته عن ذلك الطريق حتى يقرّب، وهذا ليس إكراهاً؛ إذ يمكن أن يقول: سأرجع من حيث أتيت ولا يجوز ذلك الموضع ويتخلص من أذاهم، فهذا يدل على أن الإكراه بالفعل لم يحصل من أولئك فلا يدخل هذا في قوله: ﴿ إِلّا مَنْ أُحَرِهَ وَقَلّبُهُ مُطُمَيِنٌ اللهُ عَمْنُ وَلَكِن مّن شَرَحَ بِاللّهُ عَلَى النحل: ١٠٦]، لأنه ليسس في بالله يمن ولكره المناس في المناس ولكره الله المناس في المناس ولكره المناس في المناس في

الحديث دلالة -كما هو ظاهر - على حصول الإكراه، وإنما قال: «مرَّ رجلان على قوم لهم صنم لا يجوزه أحد حتى يقرب له شيئاً .. » فما صفة عدم السماح بعدم المجاوزة، هل هي أنه لا يجوزه حتى يُقتل أو يقرب؟ أو لا يجوزه حتى يقرب أو يرجع؟ استظهر بعض العلماء من قتلهم لأحد الرجلين أن المعنى: أنه لا يجوزه حتى يقرب، أو يقتل، وأنَّ هذا عُلم بالسياق فصار ذلك نوع إكراه ؛ فلهذا استشكلوا كون هذا الحديث دالاً على أن من فعل هذا الفعل يدخل النار مع أنه مكره.

والجواب عن هذا الإشكال: أن هذا الحديث - على هذا القول وما فيه من عدم إعذار المُكْرَهِ ولو بالقتل - كان في شرع مَنْ قبْلَنا . وأما رفع الإكراه ، أو جواز قول كلمة الكفر ، أو عمل الكفر مع اطمئنان القلب بالإيمان فهذا خاص بهذه الأمة ، هذا ما أجاب به بعض أهل العلم .

وعلى القول الأول الذي قدمناه- وهو أن السياق ليس فيه ما يُعين أنهم هددوه بالقتل-فيكون الحديث مجملاً، فكيف يُحمل الحديث على شيء مجمل لم يعين.

وقوله: «فضربوا عنقه » ليس فيه إشكال، ولا يُرِدُ على ما قلناه ؛ لأنهم ربحا قتلوا الذي لم يقرب شيئاً، لأنه أهان صنمهم بقوله: «ما كنت لأقرب لأحد شيئاً دون الله -عز وجل-» ؛ لهذا استشكل هذا الحديث طائفة من أهل العلم -كما سبق- وهو -بحمد الله- ليس بمشكل ؛ لأنه إما أن يحمل على أنه فيمن كان قبلنا فلا وجه إذاً لدخول الإكراه، أو يحمل على أنهم لم يكرهوه حين أراد الجاوزة ولكن قتلوه لأجل قوله: لم أكن لأقرب لأحد شيئاً دون الله- عز وجل-.

إذن فهذا الباب وهو قوله: «باب ما جاء في الذبح لغير الله » ظاهر في الدلالة على أن التقرب لغير الله - جل وعلا- بالذبح شرك به -سبحانه - في العبادة ؛ فمن ذبح لغير الله ؛ تقرباً وتعظيماً ؛ فهو مشرك الشرك الأكبر المخرج من الملة .



# « باب لا يذبح لله بمكان يذبح فيه لغير الله »

وقول الله تعالى: ﴿ لَا تَقُم فِيهِ أَبَداً لَّمَسْجِدٌ أُسِسَ عَلَى ٱلتَّقُوكِ
مِنْ أُوّلِ يَوْمِ أَحَقُّ أَن تَقُومَ فِيهِ فِيهِ رِجَالٌ يُحبُّونَ أَن يَتَطَهَّرُواً وَٱللَّهُ يُحبُّونَ أَن يَتَطَهَّرُواً وَٱللَّهُ يُحبُّ ٱلْمُطَّهِّرِينَ ﴾ . وعن ثابت بن الضحاك ﴿ قال: نذر رجل أن ينبح إبلاً ببوانة فسأل النبي ﴿ فقال: «هل كان فيه وثن من أوثان ينبح إبلاً ببوانة فسأل النبي ﴿ فقال: « فهل كان فيه عيد من الجاهلية يعبد؟ » قالوا: لا، قال: « فهل كان فيها عيد من أعيادهم؟ » قالوا: لا، قال: «أوفِ بنذرك، فإنه لا وفاء بنذر في معصية الله ولا فيما لا يملك ابن آدم » رواه أبو داود (۱) وإسناده على شرطهما .

#### فيه مسائل:

الأولى: تفسير قوله: (لا تقم فيه أبداً).

الثانية: أن المعصية قد تؤثر في الأرض، وكذلك الطاعة.

الثالثة: رد المسألة المشكلة إلى المسألة البينة ؛ ليزول الإشكال.

الرابعة: استفصال المفتى إذا احتاج إلى ذلك.

الخامسة: أن تخصيص البقعة بالنذر لا بأس به؛ إذا خلا من الموانع.

السادسة: المنع منه؛ إذا كان فيه وثن من أوثان الجاهلية، ولو بعد زواله.

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود (٣٣١٣) قال شيخ الإسلام في الاقتضاء(٢/١٥): إسناده على شرط الصحيحين.

السابعة: المنع منه إذا كان فيه عيد من أعيادهم، ولو بعد زواله.

الثامنة: أنه لا يجوز الوفاء بما نذر في تلك البقعة؛ لأنه نذر معصية.

التاسعة: الحذر من مشابهة المشركين في أعيادهم ولو لم يقصده.

العاشرة: لا ندرية معصية.

الحادية عشرة: لا نذر لابن آدم فيما لا يملك.

#### الشرح:

قال الإمام- رحمه الله -: «باب لا يذبح لله بمكان يذبح فيه لغير الله ». قوله: «لا يذبح لله » هذا على جهة النفي المشتمل على النهي ؛ لأن من أساليب اللغة العربية أنه يُعْدَلُ عن التصريح بالنهي إلى التصريح بالنفي ؛ ليدل دلالة أبلغ على أن النفي والنهي معاً مقصودان ، فكأنه لا يصح أن يقع أصلاً ؛ ولهذا أتى بصيغة النفي فقال: «باب لا يذبح لله ».

وقال بعض أهل العلم: يُحتمل أن تكون (لا) للنهي، فيكون الفعل المضارع بعدها مجزوماً، أي: «باب: لا يَذْبَحُ لله بمكان يذبحُ فيه لغير الله ».

وقوله: « لله » يعني: أن تكون النسيكة ، أو أن تكون الذبيحة مراداً بها وجه الله- جل وعلا- .

« بمكان يذبح فيه لغير الله »: و(الباء) هنا لها معنى زائد على كلمة (في)، وهذا المعنى الزائد أنها أفْهَمَت معنى الظرفية ومعنى المجاورة جميعاً؛ لأن (الباء) تكون للمجاورة أيضاً كما تقول: مررت بزيد، يعني، بمكان قريب من مكان زيد، أو بمكان مجاور لمكان زيد، والظرفية بـ(في) تفيد أنه في المكان

نفسه، فاستعمال حرف (الباء) يفيد أنه مجاور لذلك المكان. وهذان المعنيان معاً: مقصودان، وهو أنه: لا يُذبح لله بمجاورة المكان الذي يُذبح فيه لغير الله، ولا في نفس المكان الذي يذبح فيه لغير الله؛ لأنهما بهذا يشتركان مع الذين يذبحون لغير الله - جل وعلا - .

وصورة المسألة: أن يوجد مكان يُذبح فيه لغير الله، كمكان عند قبر، أو عند مشهد، أو عند مكان معظم، واعتاد المشركون التقرّب بالذبائح لأصنامهم وأوثانهم في هذا المكان، فإذا كانوا يتقربون في هذا المكان للقبر أو نحوه ويذبحون لصاحبه - يعني: من أجله - فإنه لا يحل أن يذبح المسلم الموحّد في هذا المكان ولو ذبحه خالصا لله - عز وجل - ؛ لأنه يكون قد شابه أولئك المشركين في تعظيم الأمكنة التي يتعبدون فيها بأنواع العبادات التي يصرفونها لغير الله - جل وعلا -، فالذبح لله وحده -وإن كان خالصاً له - إن كان في المكان الذي يُتقرّب فيه لغير الله فإنه لا يحل ولا يجوز، بل هو من وسائل الشرك، ومما يغري بتعظيم ذلك المكان، وحكمه أنه محرم، ووسيلة من وسائل الشرك.

قال الشيخ- رحمه الله ورفع درجاته في الجنة -: وقول الله تعالى: ﴿ لاَ تَقُمْ فِيهِ أَبَدُا مِن ﴾ هذا النهي هو عن القيام في مسجد الضرار الذي بناه المنافقون، وقد أقاموه إرصاداً، ومحادة لله ورسوله، وتفريقاً بين المؤمنين، فهو مكان أقيم على الخيانة وعلى مضادة الإسلام وأهله؛ فلهذا لما كانت هذه هي غاية من أقامه فإن مشاركتهم فيه بالصلاة لا تجوز؛ لأنه إقرار لهم أو تكثير لسوادهم، وإغراء للناس للصلاة فيه، فنهى الله - جل وعلا - نبيه في والمؤمنين عن أن يصلوا فيه.

ومناسبة الآية للباب ظاهرة: وهي أن الله - جل وعلا - نهى النبي عن الصلاة في مسجد الضرار، ومعلوم أن صلاته عليه الصلاة والسلام، وصلاة المؤمنين معه هي خالصة لله - جل وعلا - دون من سواه، ومع هذا فقد نُهوا عن الصلاة فيه، مع أنهم مخلصون؛ ليس عندهم نية الإضرار ولا التفريق ولا الإرصاد، لكن نهاهم عن الصلاة فيه؛ لأجل هذه المشاركة والمشابهة التي قد تغرى بإتيان ذلك المكان.

الصورة متحققة وموجودة فيمن ذبح لله بمكان يُذبح فيه لغيرالله، فإنه وإن كان مخلصاً، لكنه قد يدعو إلى تعظيم ذلك المكان بفعله، وإن لم يقصد التعظيم. لكن هنا إيراد: وهو أنه جاء الإذن عن الصحابة بالصلاة في الكنسية، وقد صلى عمر في كنيسة بيت المقدس، (۱) ومن الصحابة رضوان الله عليهم من صلى في كنائس بعض البلاد، فصلاتهم في الكنائس لله جل وعلا - أليست مشابهة للصلاة في مسجد الضرار أو للذبح في مكان يُذبح فيه لغير الله؟

الجواب: أن هذا الإيراد ليس بوجيه ؛ ذلك لأن نهي النبي على عن الصلاة في مسجد الضرار، وعن الذبح لله بمكان يذبح فيه لغير الله إنما هو: لأن صورة العبادة واحدة ؛ فصورة الذبح من الموحد، ومن المشرك واحدة، وهي إمرار السكين – وهي: آلة الذبح – على الموضع من البهيمة المراد ذبحها، وإهراق دمها في ذلك المكان، والصورة الحاصلة من الموحد ومن المشرك واحدة، ولهذا فإنه

<sup>(</sup>١) انظر صحيح البخاري باب الصلاة في البيعة وفيه أثر عمر وابن عباس وانظر الإنصاف ج١/١٣٠.

لا تمييز بين الصورتين من حيث الظاهر وإن اختلفت مقاصدهما، فكذلك صلاة النبي في والصحابة في مسجد الضرار فيها مشابهة من حيث الصورة لصلاة المنافقين، فرجع الاختلاف إلى اختلاف ما في القلب؛ والنيات، ومقاصد القلوب مما تخفى على الناس، ولهذا تقع المفسدة من حيث اشتباه الصورة الظاهرية، ولا يحصل بذلك الفعل ولو مع خلوص النية مصلحة. وأما الصلاة في الكنيسة، فإن صورة الفعل مختلفة؛ لأن صلاة النصارى ليست على هيئة وصورة صلاة المسلمين، فيعلم من رأى المسلم يصلي أنه لا يصلي صلاة النصارى، ومشاركتهم يصلي ملاة النصارى، ومشاركتهم فيها، فهذا هو الفرق بين المسألتين، وهو واضح بأدنى تأمل.

قال: وعن ثابت بن الضحاك شقال: نذر رجل أن يذبح إبلا ببوانة، فسأل النبي شقال: «هل كان فيها وثن من أوثان الجاهلية يعبد ؟» قالوا: لا، قال: «فهل كان فيها عيد من أعيادهم؟» قالوا: لا، فقال رسول الله ش: «أوف بنذرك، فإنه لا وفاء لنذر في معصية الله، ولا فيما لا يملك ابن آدم». رواه أبو داود. وإسناده على شرطهما: هذا الحديث فيه: أن رجلا نذر أن ينحر إبلا ببوانة، و(بوانة): اسم موضع، فلما نذر أن ينحر في هذا الموضع:استفصله النبي شيء لأن المقام يقتضي الاستفصال، إذ يتبادر إلى الذهن سؤال عن تخصيص هذا الرجل بوانة بأن ينحر فيها الإبل، فقد تكون لأن فيها عيدا من أعيادهم، أو لأن فيها وثنا من أوثان الجاهلية كان يعبد في ذلك الموضع فهذا هو المتبادر من التخصيص؛ لأنه في الغالب يكون لغرض العبادة؛ ولهذا استفصله النبي عليه التخصيص؛ لأنه في الغالب يكون لغرض العبادة؛ ولهذا استفصله النبي عليه

الصلاة والسلام فقال: «هل كان فيها وثن من أوثان الجاهلية يعبد؟ قالوا: لا»: فهذا السؤال يدل على أنه لو وجد هذا الوصف- وهو أنه كان تُمَّ وثن من أوثان الجاهلية يُعبد- لَم يُجزُ النحر في ذلك الموضع، وهو المراد من إيراد هذا الحديث في الباب، وهو وجه الاستدلال.

قوله: «فهل كان فيها عيد من أعيادهم؟ »: العيد هو: المكان أو الزمان الذي يعود، أو يُعَاد إليه، فالعيد قد يكون مكانياً ؛ لأنه اسم للمكان الذي يُعتاد الجيء إليه ويُرجع إليه في وقت معتاد ؛ ومثال ما يراد به المكاني قوله عليه الصلاة والسلام: « لا تجعلوا قبري عيداً »(۱) يعني: لا تجعلوا هذا المكان مكاناً تعتادون الجيء إليه .

وكذلك الأزمنة تكون أعياداً ؛ لأنها تعود في وقت معين .

فقوله: «هل كان فيها عيد من أعيادهم ؟» يعني: عيداً مكانياً ؛ لأنه قال: «هل كان فيها عيد من أعيادهم ؟» ويحتمل أيضاً أن يكون عيداً زمانياً .

ومن المعلوم: أن أعياد المشركين الزمانية والمكانية مرتبطة بأديانهم الشركية ، فيكون المعنى – إذاً –: أنهم يتعبدون في تلك الأعياد بعباداتهم الشركية ، ومن أعظم ما يفعلونه في هذه الأعياد ، التقرّب إلى معبوداتهم بالذبح ، وإراقة الدماء .

فدل ذلك على أن مشاركة المشركين في المكان الذي يتقربون فيه لغير الله بصورة مشابهة لفعلهم ولو ظاهراً: لا يجوز ؛ لأنه مشاركة لهم في الفعل

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود (٢٠٤٢).

الظاهر ولو كان الفاعل مخلصاً لا يذبَح إلا لله، أو لا يصلي إلا لله- جل وعلا-.

قال العلماء: قوله - الله - الوقوبندرك، فإنه لا وفاء لندرية معصية الله فيه: ترتيب ما بعد (الفاء) على ما قبلها بالفاء وهذا يدلُّ على أن سبب الإذن بالوفاء بالنذر: أنَّ ما قبله ليس بمعصية ، ويدلُّ الاستفصال على أن الذبح لله في مكان فيه وثن يعبد ، أو فيه عيد من أعياد المشركين: معصية لله - عز وجل - ، وبهذا يستقيم ما أراده الشيخ - رحمه الله - من الاستدلال والاستشهاد بهذا الحديث تحت ذلك الباب .



# « باب من الشرك الندر لغير الله تعالى »

وقول الله تعالى: ﴿ يُوفُونَ بِ النَّدْرِ وَيَخَافُونَ يَوْمَا كَانَ شَرُّهُ وَمَا كَانَ شَرُّهُ وَمُ الله تعالى: ﴿ وَمَآ أَنفَقَ تُم مِّن نَّفَقَةٍ أَوْ نَذَرْتُم مِّن مُسْتَطِيرًا ﴾ [الإنسان:٧] وقوله: ﴿ وَمَآ أَنفَقَ تُم مِّن أَنصَارٍ ﴾ [البقرة: ٢٧٠].

## فيه مسائل:

الأولى: وجوب الوفاء بالنذر.

الثانية: إذا ثبت كونه عبادة لله ؛ فصرفه إلى غيره شرك.

الثالثة: أن نذر المعصية لا يجوز الوفاء به.

## الشرح:

قوله: «باب من الشرك الندر لغير الله تعالى» (مِنْ) ها هنا تبعيضية.

قوله: «من الشرك النذر»: النذر مبتدأ مؤخّر، والخبر قبله، وأصل الجملة: النذر لغير الله كائن من الشرك. والشرك هنا: المقصود: به الشرك الأكبر.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري(٦٦٩٦) و(٦٧٠٠).

ولا شك أنَّ النذر لغير الله شرك أكبر بالله - جل وعلا -، ووجه كونه شركاً بالله -جل وعلا -: أن النذر هو: إلزام المكلف نفسه بعبادة لله - جل وعلا - إما مطلقا، وإما بقيد، فهذه حقيقة النذر.

وممّا يدل- أيضاً على أن النذر عبادة: أن الله - جل وعلا- مَدَحَ الذين يوفون بالنذر فقال: ﴿ يُوفُونَ بِالنَّدِر وَيَخَافُونَ يَوْمَا كَانَ شَرُّهُ وَيَخَافُونَ يَوْمَا كَانَ شَرُّهُ وَمَسْتَطِيرًا ﴾ [الإنسان: ٧]، ومدحه لهم يدل على أن الوفاء بالنذر أمر محبوب لله عز وجل، ولا يكون محبوبا إلا وهو مشروع، وذلك يقتضي أنه عبادة من العبادات، بل إن الوفاء بالنذر واجب؛ لأنه إلزام بطاعة، وقد قال: الله من نذر أن يطيع الله فليطعه.

ومما يدل - أيضاً - على كون النذر عبادة قوله: ﴿ وَمَاۤ أَنفَقُ تُم مِّن نَّفَقَةٍ أَوْ نَذَرْتُم مِّن نَّذَرٍ فَإِنَّ الله يَعْلَمُهُ ﴿ البقرة: ٢٧٠] ووجه الدلالة: محبة الله - جل وعلا - لذلك الذي حصل منهم تعظيماً له - سبحانه وتعالى - بالنذر. وإذا كان كذلك: فإنه عبادة من العبادات، فمن صَرَفَهُ لغير الله - جل وعلا - كان مشركاً بالله - جل وعلا - .

وها هنا سؤال معروف قد يَرِدُ في هذا المقام، وهو أن النذر مكروه قد كرهه النبي على الله وسئل عنه فقال: « إنه لا يأتي بخير »(١) فكيف يكون عبادة وقد كرهه عليه الصلاة والسلام ؟؟!

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٦٦٩٣) ومسلم (١٦٣٩) (٤).

والجواب: أن النذر قسمان: نذر مطلق، ونذر مقيد، والنذر المطلق هو: أن يُلْزِمَ العبدُ نفسه بعبادة لله- جل وعلا -، هكذا بلا قيد، كأن يقول مثلاً: لله على نذر أن أصلى ركعتين، وليس هذا النذر في مقابلة شيء يَحدُث له في المستقبل، أو شيء حدث له، فيُلزم نفسه بعبادةٍ: كصلاة، أو صيام ، أو نحو ذلك، فهذا هو النذر المطلق وهو: إلزام العبد نفسه بطاعةٍ لله- جل وعلا- أو بعبادة . وليس هذا النذر هو الذي كرهه عليه الصلاة والسلام ؛ بل النذر المكروه هو القسم الثاني: وهو النذر المقيد، وهو الذي قال فيه الرسول على: «إنما يُستخرَج به من البخيل»(١). وحقيقته: أن يلزم العبد نفسه بطاعةٍ لله- جل وعلا- مقايلَ شيءٌ يحدِثه الله- جل وعلا- له، ويقدِّره، ويقضيه له، كأن يقول مثلاً: إن شفى الله مريضى فلله على "نذر": أن أتصدق بكذا وكذا، أو: إنْ نجحت فسأصلى ليلةً، أو إنْ عُيِّنت في هذه الوظيفة فسأصوم أسبوعاً، ونحو ذلك، فهذا كأنه يشترط بهذا النذر على الله- جل وعلا- فيقول: يا رب إن أعطيتني كذا وكذا: صمتُ لك، وإن أنجحتني صليتُ، أو تصدقتُ، وإن شفيتَ مريضي فعلتُ كذا وكذا، يعني: مقابلةً للفعل بالفعل. وهذا هـ و الـذي وصفه النبي عليه الصلاة والسلام بقوله: «إنما يُستخرَج به من البخيل» لأن البخيل هو الذي لا يعمل العبادة حتى يُقاضَى عليها، فصار بما أعطاه الله من النعمة أو بما دفع عنه من النقمة كأنه- في حِسِّ ذلك الناذر- قد أعطى الأجر، وأعطى ثمن تلك العبادة.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم(١٦٣٩)(٢).

وهذا المعنى الخاطئ يستحضره كثير من العوام الذين يستعملون النذور، فإنهم يظنون أن حاجاتهم لا تحصل إلا بالنذر، وقد قال شيخ الإسلام-رحمه الله- وغيره من أهل العلم: إن من ظن أنه لا تحصل حاجة من حاجاته إلا بالنذر، فإن اعتقاده هذا مُحرَّمٌ؛ لأنه ظن أن الله لا يُعطِي إلا بمقابل، وهذا سوء ظن بالله- جل وعلا-، وسوء اعتقاد فيه سبحانه وتعالى، بل هو المتفضل المنعم على خلقه.

فإذا تبيّن لك ذلك فاعلم أن النذر المطلق لا يدخل في الكراهة ، لكن إذا أطلقنا القول بأن: النذر عبادة ، فهل يدخل في هذا الإطلاق النّذر المُقيّد؟ والجواب: أن النذر المقيّد له جهتان: الأولى: وفاؤه بالنذر الذي ألزم نفسه به فإنه يكون بذلك قد تعبّد الله عبادةً من هذه الجهة – فيما يظهر \_ .

الجهة الثانية: جهة الكراهة المتعلّقة بهذا النذر المقيد، وهي إنما جاءت لصفة الاعتقاد لا لصفة أصل العبادة، فإنه - في النذر المقيد - إذا قال: إن كان كذا وكذا فلله علي تُذر كذا وكذا، كانت الكراهة راجعة إلى ذلك التقييد، لا إلى أصل النذر، دل على ذلك: التعليل ؛ حيث قال: «فإنما يُستخرج به من البخيل».

فلا إشكال إذاً . فالنذر عبادة من العبادات العظيمة .

وهنا قاعدة في أنواع الاستدلال على أن عملاً ما من الأعمال، صَرْفُه لغير الله- جل وعلا- شرك أكبر، وذلك أن الاستدلال نوعان:

النوع الأول: استدلالٌ عامٌ، يعني: أنَّ كلَّ دليل من الكتاب أو السنة فيه إفراد الله بالعبادة: يكون دليلاً على أن كل عبادة لا تصلح إلا لله، فيكون الاستدلال بهذا النوع من الأدلة، على تحريم النذر لغير الله، وأنه شركً

كالآتي: دلَّ الدليل على وجوب صرف العبادة لله وحده، وعلى أنه لا يجوز صرف العبادة لغير الله - جل وعلا - فقد أشرك، والنَذْر عبادة من العبادات، فمن نذر لغير الله: فقد أشرك.

والنوع الثاني من الاستدلال: هو أنَّ تستدل على المسائل بأدلة خاصة وردت فيها، كأن تستدل على تحريم الذبح لغير الله بأدلة خاصة وردت في ذلك، وكأن تستدل على وجوب الاستغاثة بالله وحده دون ما سواه بأدلة خاصة وردت بذلك، وكذا في الاستعاذة ونحو ذلك.

فالدليل على وجوب إفراد الله بجميع أنواع العبادة تفصيلاً وإجمالاً، وعلى أن صرفها لغير الله شرك أكبر، يستقيم بهذين النوعين من الاستدلال:

استدلال عام بكل آية أو حديث فيهما الأمر بإفراد الله بالعبادة ، والنهي عن الشرك فتُدخِل هذه الصورة فيها ؛ لأنها عبادة ، بجامع تعريف العبادة .

والثاني: أن تستدل على المسألة بخصوص ما ورد فيها من الأدلة ؛ ولهذا قال الشيخ -رحمه الله - هنا: «باب من الشرك النذر لغير الله » واستدل على ذلك بخصوص أدلة وردت في النذر . وأمّا الآيات التي قدَّمها في أول الكتاب ، كقوله - جل وعلا -: ﴿ وَقَضَىٰ رَبُّكَ أَلَّا تَعْبُدُوٓا إِلاَّ إِيَّاهُ ﴾ [الإسراء: ٢٦] وكقوله - جل وعلا -: ﴿ وَقَضَىٰ رَبُّكَ أَلَا تَعْبُدُوۤا إِلاَّ إِيَّاهُ ﴾ [الإسراء: ٢٥] وكقوله - فر وَمَا خَلَقْتُ ٱلْجِنَّ وَٱلْإِنسَ إِلاَّ لِيعْبُدُونِ ﴾ [الذاريات: ٥٦] وكقوله : ﴿ وَاعْبُدُوا ٱللهُ وَلا تُشْرِكُوا بِهِ شَيْئًا ﴾ [الانعام: ١٥١]، وكقوله : ﴿ قُلُلْ تَعْالُوا أَتْلُ مَا حَرَّمَ رَبُّكُمْ عَلَيْكُمْ أَلاَ تُشْرِكُوا بِهِ شَيْئًا ﴾ الانعام: ١٥١]، وكقوله : ﴿ قُلُلْ تَعْالُواْ أَتْلُ مَا حَرَّمَ رَبُّكُمْ عَلَيْكُمْ أَلاَ تُشْرِكُوا بِهِ عَشَيْئًا ﴾ فهذه أدلة تصلح لأن يُستدل بها على أن صرف النذر لغير الله شرك ؛ فتقول: النذر لغير تشد لغير الله شرك ؛ فتقول: النذر لغير

الله عبادة ، والله - جل وعلا - نهى أن تصرف العبادة لغيره ، وأن من صرف العبادة لغير الله فهو مشرك ، فتقول: النذر عبادة ؛ لأنه داخل في حد العبادة ؛ لأن الله - عز وجل - يرضاه ، ومدح الموفين به .

فالدليل الخاص- إذا- هو: أن تستدل بخصوص ما جاء في الكتاب والسنة من الأدلة على النذر؛ ولهذا أورد الشيخ- هنا- الدليل التفصيلي، وفي أول الكتاب أتى بالأدلة العامة على كل مسائل العبادة، وهذا من الفقه الدقيق في التصنيف. ومن الفقه في الأدلة الشرعية: أن المستدل على مسائل التوحيد، ينبغي له أن يراعي التنويع ؛ لأن تنويع الاستدلال، وإيراد الأدلة من عدة وجوه، من شأنه أن يضعف حجة الخصوم الذين يدعون الناس لعبادة غير الله، وللشرك به - جل وعلا -، فإذا أوردت على الخصم مرة دليلا خاصا، وتارة دليلا عاما، ونوعت في ذلك، فإن هذا مما يضيق به المخاصم، ويقطع حجته، أما إذ لم تورد إلا دليلا واحدا فربما أوله لك، أو ناقشك فيه، فيحصل عند المستدل ضعف عند المواجهة ، أما إذا انتبه لمقاصد أهل العلم ، وحفظ الأدلة: فإنه يقوى على مجادلة الخصوم، والله- جل وعلا- وعد عباده بالنصر كما في قوله: ﴿ إِنَّا لَنَنصُرُ رُسُلَنَا وَٱلَّذِيرِ } ءَامَنُواْ فِي ٱلْحَيَوٰة ٱلدُّنْيَا وَيَوْمَ يَقُومُ ٱلْأَشْهَادُ ﴾ الزمر: ١٥١. وقد قال الشيخ- رحمه الله- في «كشف الشبهات »: والعامى من الموحدين يغلب الألف من علماء المشركين، وهذا صحيح ؛ فإن عند العوام الذين علموا مسائل التوحيد، وأخذوها عن أهلها، عندهم من الحجج، ووضوح البينات في ذلك ما ليس عند بعض المتعلمين. وقول الله تعالى: ﴿ يُوفُونَ بِالنَّدَرِ ﴾ [الإنسان: ٧] وجه الاستدلال به على كون النذر عبادة: ظاهر: وهو أن الله - جل وعلا - مدح الموفين بالنذر، ومَدْحُه للموفين بالنذر يقتضي أن الوفاء بالنذر محبوب له - جل وعلا - ، وأنه مشروع ، وما كان كذلك فهو من أنواع العبادات ، فيكون صرفه لغير الله - جل وعلا - شركاً أكبر .

وكذلك قوله ﴿ وَمَآ أَنفَقَ تُم مِّن نَّفَقَةٍ أَوْ نَذَرْتُم مِّن نَّذَرِ فَإِنَّ الله عَظَّم النذر بقوله: ﴿ فَإِنَّ ٱلله يَعْلَمُهُ ﴾ البقرة: ٢٧٠] فإن الله عظَّم النذر بقوله: ﴿ فَإِنَّ ٱلله يَعْلَمُهُ ﴾ وعظَّم أهله، وهذا يدل على أن الوفاء به عبادة محبوبة لله - جل وعلا - .

قوله: وفي الصحيح عن عائشة رضي الله عنها قالت: قال رسول الله ها: «من ندر أن يعصي الله فلا يعصبه»: وجه الدلالة من هذا الحديث: أن النبي ها أوجب الوفاء بالنذر فقال: «من نذر أن يطيع الله فليطعه» وهذا فيه: إيجاب الوفاء بالنذر المطلق الذي يكون طاعة ، كأن يقول: لله علي أن أصلي كذا وكذا ، فهذا يجب عليه أن يوفي بنذره ، وكذا إن كان النذر مقيدا ، كأن يقول: إن شفى الله مريضي فلله علي أن أتصدق بمائة ريال ، فهذا يجب عليه أن يوفي بنذره لله حبل وعلا - ، وإيجاب ذلك يدل على أنه عبادة محبوبة ؛ لأن الواجب من أنواع العبادات ، وأن ما كان وسيلة إليه فإنه أيضاً عبادة ؛ لأن الوسيلة للوفاء بالنذر هي النذر ، فلولا النذر لم يأت الوفاء ، فأوجب الوفاء ؛ لأجل أن المكلف هو الذي ألزم فلهمه بهذه العبادة .

وأما المنع من الوفاء بنذر المعصية ، الذي دلَّ عليه قوله: «.. ومن نذر أن يعصي الله فلا يعصيه » ؛ فلأنَّ إيجاب المكلف على نفسه معصية الله - جل وعلا - فيه معارضة لنهي الله - جل وعلا - عن العصيان ، وإذا نذر العبد العصيان ، فإن النذر - كما هو معلوم في الفقه - قد انعقد ، ويجب عليه ألا يفي بفعل تلك المعصية ، لكن يجب عليه أن يكفر عن ذلك كفارة يمين ، ومحل ذلك باب النذر في كتب الفقه .

فالمقصود من هذا: أن استدلال الشيخ- رحمه الله- بالشق الأول، وهو قوله: «من نذر أن يطيع الله فليطعه » ظاهر في الدلالة على أن النذر عبادة، وكذلك في قوله «ومن نذر أن يعصي الله فلا يعصه » حيث أوجب عليه كفارة يمين، فهذا يدل على أن أصله منعقد، وإنما انعقد لكونه عبادة، وإذا كان عبادة فصرفها لغير الله شرك أكبر به- جل وعلا -.

فالنذر لله - جل وعلا - عبادة عظيمة - كما ذكرنا - والنذر لغير الله - جل وعلا - أيضاً عبادة ، فإذا توجه الناذر لغير الله بالنذر فقد عبده ، وإذا توجه الناذر لله - جل وعلا - .

فالنذر - على أية حال كان لله، أو لغير الله، هو عبادة، ثم إن كان لله فهو عبادة لذلك الغير، والله أعلم .



## « باب من الشرك الاستعاذة بغير الله تعالى »

وقول الله تعالى: ﴿ وَأَنَّهُ كَانَ رِجَالٌ مِّنَ ٱلْإِنسِ يَعُوذُونَ بِرِجَالٍ مِّنَ ٱلْإِنسِ يَعُوذُونَ بِرِجَالٍ مِّنَ ٱلْجِنّ فَزَادُوهُمْ رَهَقَا ﴾ [الحن: ٦].

وعن خولة بنت حكيم رضي الله عنها قالت: قال رسول الله هذا: « من نزل منزلاً فقال: أعوذ بكلمات الله التامات من شرما خلق، لم يضرّه شيء حتى يرحل من منزله ذلك » رواه مسلم .(١)

#### فيه مسائل:

الأولى: تفسير آية الجن.

الثانية: كونه من الشرك.

الثالثة: الاستدلال على ذلك بالحديث؛ لأن العلماء يستدلون به على أن كلمات الله غير مخلوقة؛ قالوا: لأن الاستعادة بالمخلوق شرك.

الرابعة: فضيلة هذا الدعاء مع اختصاره.

الخامسة: أن كون الشيء يحصل به منفعة دنيوية ؛ من كف شر؛ أو جلب نفع ؛ لا يدل على أنه ليس من الشرك.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم(٢٧٠٨).

### الشرح:

هذا الباب عنونه الإمام - رحمه الله - بقوله «باب من الشرك الاستعادة بغير الله تعالى » وهذا الباب مع الباب الذي قبله والأبواب التي سلفت - أيضاً -: كلها في بيان المقصد من هذا الكتاب، وبيان الغرض من تأليفه، وأن التوحيد إنما يُعرف بضده، فمن طلب التوحيد فليطلب ضدّه؛ لأنه - أعني: التوحيد -: يجمع بين الإثبات والنفي، فيجمع بين الإيمان بالله، وبين الكفر بالطاغوت، فمن جمع بين هذين الأمرى فإنه يكون قد عرف التوحيد؛ ولهذا فَصَّل الشيخ - رحمه الله - أفراد توحيد العبادة، وفصَّل أفراد الشرك؛ فبين أصناف الشرك الأصغر: القولي والعملي، وبين أصناف الشرك الأكبر: العملي والاعتقادي، فذكر الذبح لغير الله، وذكر النذر لغير الله، والذبح العبادة عبادتان عظيمتان.

فعبادة الذبح عبادة فعلية عملية، وعبادة النذر عبادة قولية إنشاءً، وعملية وفاءً، فالشرك الأكبر الذي يكون من جهة العمل، أنواع، وقد ذكر منهاعلى سبيل التمثيل – الذبح لغير الله، كما أنه ذكر النذر لغير الله، مثالا على أنواع الشرك الأكبر الحاصل من جهة القول، وكلَّ من الذبح والنذر يصاحبهما اعتقاد تعظيم المخلوق، كتعظيم الله – عز وجل – وهذا شرك، قال تعالى: ﴿ يُحِبُّونَهُمْ كَحُبِّ اللَّهِ وَالنَّذِينَ ءَامَنُواْ أَشَدُّ حُبًّا لِلَّهِ ﴾ [البقرة: ١٦٥] وقال: ﴿ تَاللَّهِ إِن كُنَّا لَفِي ضَلَالٍ مُّبِينٍ ﴿ إِذْ نُسَوِّيكُم بِرَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴾ وقال: ﴿ تَاللَّهِ إِن كُنَّا لَفِي ضَلَالٍ مُّبِينٍ ﴿ إِذْ نُسَوِّيكُم بِرَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴾ وقال: ﴿ تَاللَّهِ إِن كُنَّا لَفِي ضَلَالٍ مُّبِينٍ ﴿ إِن كُنَّا لَفِي ضَلَالٍ مُبِينٍ ﴿ إِن كُنَّا لَفِي ضَلَالٍ مُبِينٍ الله إِن الشرك الاستعادة بغير والشرك الاستعادة بغير

الله»، لأن الاستعادة بغير الله تكون بالقول الذي معه اعتقاد ؛ ولذلك ناسبت أن تكون بعد «باب من الشرك النذر لغير الله» .

وقوله - رحمه الله -: «من الشرك»: (من) ها هنا تبعيضية كما ذكرنا فيما سبق من الأبواب، والشرك المقصود - هنا - هو: الشرك الأكبر، أي: مِنْ الشرك الأكبر الاستعاذة بغير الله؛ لأن (الألف واللام) أو (اللام وحدها) الداخلة على قوله: «الشرك » هي: للعهد؛ فتكون عائدة إلى الشرك المعهود، وهو: الأكبر، يعني: باب من الشرك الأكبر الاستعاذة بغير الله.

والاستعاذة: طلب العياذ، يقال: استعاذ: إذا طلب العياذ، والعياذ: ما يؤمِّن من الشر، كالفرار من شيء مخوف إلى ما يؤمِّن منه، أو إلى من يؤمِّن منه، ويقابلها اللياذ، وهو: الفرار إلى طلب الخير، والتوجه إليه، والاعتصام به، والإقبال عليه؛ لطلب الخير.

والاستعادة: استفعال، ومادة (استفعل) موضوعة - في الغالب للطلب، فغالب مجيء (الألف والسين والتاء) للطلب؛ فمعنى: استعاذ، واستعان، واستغاث، واستغاث، واستسقى: طلب تلك الأمور، وتأتي أحياناً للدلالة على كثرة الوصف في الفعل، كما في قوله - جل وعلا -: ﴿ وَّاسْتَغْنَى اللهُ ﴾ التغابن: ١٦؛ فه (استغنى) ليس معناها طلب الغنى، وإنما جاء بالسين والتاء هنا: للدلالة على عظم الاتصاف بالوصف الذي اشتمل عليه الفعل، وهو: الغنى. فراستعاذ) و (استغاث) و (استعان)، وأشباه ذلك، فيها طلب، والطلب من فراستعاذ) و الدعاء، لأن الطلب يدلُّ على أن هناك من يُطلب منه والمطلوب منه لما كان أرفع درجة من الطالب: كان الفعل المتوجه إليه يسمى دعاء؛

ولهذا فإن حقيقة الاستعادة لغة ، ودلالتها شرعاً هي: طلب العوذ ، أو طلب العياذ ؛ وهو الدعاء المشتمل على ذلك ، والاستغاثة هي: طلب الغوث وهو دعاء مشتمل على ذلك . وهكذا في كل ما فيه طلب نقول: إنه دعاء ، وإذا كان دعاء فإنه يكون عبادة ، والعبادة حق لله وحده دون من سواه ، كما قام الإجماع على هذا ، ودلت النصوص عليه ، كقوله - سبحانه -: ﴿ وَأَنَّ لَا إِنَّاهُ وَلَا تَدْعُواْ مَعَ ٱللّهِ أَحَدًا ﴾ [الجن ١٨] وكقوله : ﴿ وَاَعْبُدُواْ اللّهَ وَلا تُشْرَكُواْ بِهِ عَنْدُواْ إِلا إِيَّاهُ ﴾ [الإسراء: ٢٦] وكقوله : - أيضاً -: ﴿ وَاَعْبُدُواْ اللّهَ وَلا تُشْرَكُواْ بِهِ عَشَيّاً ﴾ [النساء: ٢٦].

إذاً: فكل فعل من الأفعال، أو قول من الأقوال فيه طلب: يكون عبادة ؛ لأنه دعاء ؛ وكل طلب: فهو دعاء . والطلب يختلف نوعه ومُسمَّاهُ باختلاف المطلوب منه: فإذا كان الطلب من مقارن: فيسمَّى التماساً، وإذا كان ممن هو دونك: فيسمَّى أمراً، وإذا كان ممن هو أعلى منك: فيسمَّى دعاء . والمستعيذ والمستغيث، لا شك أنه طالب ممن هو أعلى منه ؛ لحاجته إليه ؛ فلهذا يصح أن يكون كل دليل فيه ذكر إفراد الله - جل وعلا - بالدعاء أو بالعبادة ، دليلا على خصوص هذه المسألة ، وهي: أن الاستعاذة عبادة من العبادات العظيمة ، وإذ كانت كذلك ، فإن إفراد الله بها واجب .

وقوله - هنا -: « من الشرك الاستعادة بغير الله »: هذا الغير شامل لكل من يتوجه إليهم بالعبادة، ويشركونهم مع الله، ويدخل في ذلك - بالأولية - ما كان المشركون الجاهليون يتوجهون إليهم بالعبادة: من الجن، والملائكة،

والرسل، والأنبياء، والصالحين، والأشجار، والأحجار، وغير ذلك من معبوداتهم.

لكن هل مقصوده بقوله: «باب من الشرك الاستعاذة بغير الله » شمول هذا الحكم على فاعله بالشرك، لكل أنواع الاستعاذة، ولو كان فيما يقدر عليه المخلوق؟ والجواب: أن هذا فيه تفصيل، فمن العلماء من يقول: الاستعاذة لا تصلح إلا بالله، وليس ثمَّ استعاذة بمخلوق فيما يقدر عليه ؛ لأن الاستعاذة توجه القلب، واعتصامه، والتجاؤه، ورغبه، وهذه المعاني جميعاً لا تصلح إلا لله- جل وعلا-.

وقال آخرون: قد جاءت أدلة بأنه يستعاذ بالمخلوق فيما يقدر عليه ؛ لأن حقيقة الاستعاذة: طلب انكفاف الشر، وطلب العياذ، وهو: أن يستعيذ من شرِّ أحْدَقَ به، وإذا كان كذلك: فقد يملك المخلوق شيئاً من ذلك، وعلى هذا فتكون الاستعاذة بغير الله شركاً أكبر، إذا كان ذلك المخلوق لا يقدر على أن يعيذ، أو طُلِبتْ منه الإعاذة فيما لا يقدر عليه إلا الله.

والذي يظهر أن المقام- كما سبق- فيه تفصيل، وهو: أن الاستعادة فيها عمل ظاهر، وفيها عمل باطن، فالعمل الظاهر: أن يطلب العوذ، وأن يطلب العياذ، وهو أن يُعصم من هذا الشر، أو أن ينجو من هذا الشر، وفيها – أيضاً - عمل باطن وهو: توجه القلب وسكينته، واضطراره، وحاجته إلى هذا المستعاذ به، واعتصامه بهذا المستعاذ به، وتفويض أمر نجاته إليه.

فإذا كانت الاستعاذة تجمع هذين النوعين فيصح أن يُقال: إن الاستعاذة لا تصلح إلا بالله، لأن منهما ما هو عمل قلبيّ – كما تقدم – وهو – بالإجماع – لا يصلح التوجه به إلا لله. وإذا قصد بالاستعاذة العمل الظاهر – فقط – وهو

طلب العياذ والملجأ، فيجوز أن يتوجه بها إلى المخلوق، وعلى هذا يحمل الدليل الوارد في جوازها.

فحقيقة الاستعاذة – إذاً - تجمع بين الطلب الظاهر، والمعنى الباطن؛ ولهذا اختلف أهل العلم في جواز طلبها من المخلوق، فالذي ينبغي أن يكون منك دائماً على ذكر: أنَّ توجُّه أهل العبادات الشركية لمن يشركون به من الأولياء، أو الجن، أو الصالحين، أو الطالحين، أو غيرهم، أنهم جمعوا بين القول باللسان، وأعمال القلوب التي لا تصلح إلا لله - جل وعلا -، وبهذا يبطل ما يقوله أولئك الخرافيون من: أن الاستعاذة بهم إنما هي فيما يقدرون عليه، وأن الله أقدرهم على ذلك؛ فيكون إبطال مقالهم راجعاً إلى جهتين:

الجهة الأولى: أن يُبطَل قولهم بأن يقال: إن هذا المَيث، أو هذا الجني يقدر على هذا الأمر الذي طلب منه، فإذا لم يقتطع بذلك، أو حصل عنده اشتباهُ ما، انتقلَ السُّنيُّ إلى الجهة الثانية من الإبطال: وهو إثبات أنَّ الاستعاذة فيها توجّه بالقلب إلى المُستَعاذ به واضطرار إليه، واعتصامٌ به، وافتقارٌ إليه وهذا الذي توجّه إلى ذلك الميت أو الولي قد قامت هذه المعاني بقلبه، ولا يجوز أن يكون شيء من ذلك إلا لله وحده—عز وجل -.

فنقول – إذاً -: الاستعادة بغير الله شرك أكبر؛ لأنها صَرْف عبادة لغير الله - جل جلاله –. لكن إن كان الاستعادة في الظاهر فقط - مع طمأنينة القلب بالله، وتوجهه إلى الله، وحسن ظنه بالله، وأن هذا العبد إنما هو سبب، وأن القلب مطمئن لما عند الله - فإن هذه تكون استعادة بالظاهر، وأما القلب: فإنه لم تقم به حقيقة الاستعادة. وإذا كان كذلك: كان هذا جائزاً.

قال- رحمه الله -: (وقول الله تعالى: ﴿ وَأَنَّهُ كَانَ رِجَالٌ مِّنَ ٱلَّإِ نَسِ يَعُوذُونَ بِرِجَالٍ مِّنَ ٱلَّجِنِّ فَزَادُوهُمْ رَهَقًا ﴾ [الجن: ١٦]) .

قوله: ﴿ وَأَنَّـهُ ﴾ هذه معطوفة على أول السورة، وهو ما أوحى الله- جل وعلا- إلى نبيه بقوله: ﴿ قُلُ أُوحِيَ إِلَى أَنَّهُ ٱسْتَمَعَ نَفَرُّ مِّنَ ٱلْجِنِّ ﴾ [الجن: ١] ثم قبال بعد آيات: ﴿ وَأَنَّهُ كَانَ رِجَالٌ مِّنَ ٱلَّإِ نِس يَعُوذُونَ بِرِجَالٍ مِّنَ ٱلْجِنِّ فَزَادُوهُمْ رَهَقًا ﴾ ومعنى ﴿ رَهَقًا ﴾ أي: خوفا، واضطرابا في القلب؛ أوجب لهم الإرهاق، والرهق: في الأبدان وفي الأرواح، فلما كان كذلك تعاظمت الجن، وزاد شرها، وقد كان انشركون يعتقدون أن لكــل مكان مخوف جنيا أو سيدا من الجن يخدم ذلك المكان، هو له ويسيطر عليه، فكانوا إذا نزلوا واديا، أو مكانا قالوا: نعوذ بسيد هذا الوادي من سفهاء قومه، يعنون الجن، فعاذوا بالجني لأجل أن يكف عنهم الشر مدة مقامهم؛ لمذا قـال- جـل وعـلا -: ﴿ وَأَنَّهُ كَانَ رِجَالٌ مِّنَ ٱلَّإِنسِ يَعُوذُونَ بِرِجَالٍ مِّنَ ٱلْجِنِّ فَزَادُوهُمْ رَهَقًا ﴾ [الجن: ٦] يعني: زاد الجن الإنس خوفا، واضطرابا، وتعبا في الأنفس، وفي الأرواح، وإذا كان كذلك: كان هذا عقوبة لهم. والعقوبة إنما تكون على ذنب، فدلت الآية على ذم أولئك، وإنما ذموا؛ لأنهم صرفوا تلك العبادة لغير الله- جل وعلا- والله سبحانه أمر أن يستعاذ به دون ما سواه فقال سبحانه ﴿ قُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ ٱلْفَلَقِ ﴾ [الفلق: ١] وقال:

﴿ قُلُ أَعُوذُ بِرَبِ آلنَّاسِ ﴾ النساس: ١١، وقسال ﴿ وَقُل رَّبِ أَعُوذُ بِكَ مِنْ هَمَزَاتِ ٱلشَّيَطِينِ ﴿ وَأَعُودُ بِكَ رَبِّ أَن يَحْضُرُونِ ﴾ المؤمن ون: ١٩٧ والآيات في ذلك كثيرة، كقول : ﴿ وَإِمَّا يَنزَعَنَّكُ مِنَ ٱلشَّيْطَنِ نَزْغُ وَلَا يَنزَعَنَّكُ مِنَ ٱلشَّيْطَنِ نَزْغُ وَالآيات في ذلك كثيرة، كقول : ﴿ وَإِمَّا يَنزَعَنَّكُ مِنَ ٱلشَّيْطَنِ نَزْغُ وَالآيات في المستعاذ به وهو في الله عَلَى المستعاذ به وهو الله - جل وعلا - أنَّ الاستعاذة حصلت بالله، وبغيره، وأن الله أمر نبيه أن تكون استعاذته به وحده دون ما سواه . وقد ذكرت لكم أصل الدليل في تكون استعاذته به وحده دون ما سواه . وقد ذكرت لكم أصل الدليل في ذلك، وأن الاستعاذة عبادة، وإذا كانت عبادة فتدخل فيما دلت عليه الآيات من إفراد العبادة بالله وحده .

وقال قتادة وبعض السلف: إنَّ معنى قوله: ﴿ رَهَقَا ﴾ إثماً، (١) أي: فزادوهم إثماً، وهذا أيضاً ظاهر من جهة الاستدلال، لأن الاستعاذة إذا كانت موجبة للإثم، فهي - إذاً - عبادة شركية إذا صرفت لغير الله، وعبادة مطلوبة إذا صرفت لله - جل جلاله - وهذا يستقيم مع الترجمة من أن الاستعاذة بغير الله شرك.

قوله: (وعن خولة بنت حكيم قالت: سمعت رسول الله الله الله الله الله الله التامات من شرما خلق، لم يضره شيء حتى يرحل من منزله ذلك» رواه مسلم.

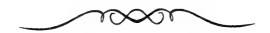
<sup>(</sup>۱) تفسير ابن كثير(۲۲٦/۸).

وجه الدلالة من هذا الحديث: أن النبي أن فضل الاستعادة بكلمات الله فقال: «من نزل منزلاً فقال: أعوذ بكلمات الله التامات من شرما خلق » وجعل المستعاذ منه: المخلوقات الشريرة، والمستعاذ به هو: كلمات الله، وقد استدل أهل العلم لما ناظروا المعتزلة، وردُّوا عليهم بهذا الحديث، على أن كلمات الله ليست بمخلوقة، قالوا: لأن المخلوق لا يُستعاذ به، والاستعاذة به شرك، كما قاله الإمام أحمد وغيره من أئمة السنة . فوجه الدلالة من الحديث: إجماع أهل السنة على الاستدلال به على أن الاستعاذة بالمخلوق شرك، وأنه ما أمر بالاستعاذة بكلمات الله إلا لأنَّ كلمات الله - جل وعلا - ليست بمخلوقة .

قال: « من نزل منزلاً فقال: أعوذ بكلمات الله التامات من شر ما خلق »: المقصود به « كلمات الله التامات » هنا الكلمات الكونية التي لا يُجاوزهن برّ ولا فاجر، وهي المقصودة بقوله - جل وعلا -: ﴿ قُل لَّوْ كَانَ ٱلْبَحْرُ مِذَاذَا لِكَلِمَاتِ رَبِّى لَنَفِدَ ٱلْبَحْرُ قَبْلَ أَن تَنفَدَ كَلِمَاتُ رَبِّى ﴾ مِذَاذَا لِكَلِمَاتِ رَبِّى لَنفِدَ ٱلْبَحْرُ قَبْلَ أَن تَنفَدَ كَلِمَاتُ رَبِّى ﴾ مِذَاذَا لِكَلِمَاتِ رَبِّى لَنفِدَ ٱلْبَحْرُ قَبْلَ أَن تَنفَدَ كَلِمَاتُ رَبِّى ﴾ اللكهف: ١٠٩ وبقوله: ﴿ وَلَوْ أَنَّمَا فِي ٱلْأَرْضِ مِن شَجَرَةٍ أَقْلَامُ وَٱلْبَحْرُ لَالكهف: ١٠٩ وبقوله: يَمُدُّهُ مِن بَعْدِهِ عَلَيْ أَنْ فِدَتْ كُلِمَاتُ ٱللَّهِ ﴾ القمان: ٢٧] وقوله: ﴿ وَتَمَّتْ كُلِمَتُ رَبِّكَ صِدْقًا وَعَدُلًا ﴾ الأنعام: ١١٥ وفي القراءة الأخرى: ﴿ وَتَمَّتْ كُلِمَاتُ رَبِّكَ صِدْقًا وَعَدُلًا ﴾ الأنعام: ١١٥ في القراءة الآيسة في ﴿ وَتَمَّتْ كُلِمَاتُ الشرعية ، وكذلك في الكلمات الكونية .

إذاً: فقوله: « أعوذ بكلمات الله التامات » يعني: الكلمات الكونية.

قوله: «من شرما خلق »: يعني: من شر الذي خلقه الله - جل وعلا - ، وهذا العموم المقصود منه: من شر المخلوقات التي فيها شر، إذ ليست كل المخلوقات فيها شر، بل ثمَّ مخلوقات طيبة ليس فيها شر: كالجنة ، والملائكة ، والرسل ، والأنبياء ، والأولياء ، وهناك مخلوقات خُلقَت وفيها شر، فاستُعيذ بكلمات الله - جل وعلا - من شر الأنفس الشريرة ، والمخلوقات التي فيها شر .



# « باب من الشرك أن يستغيث بغير الله، أو يدعو غيره »

وقول الله تعالى: ﴿ وَلَا تَدْعُ مِن دُونِ ٱللّهِ مَا لَا يَنفَعُكَ وَلَا يَضُرُّكَ فَإِن فَعَلْتَ فَإِنَّكَ فَإِنَّكَ فَإِنَّ عَمْ اللّهُ بِضُرِّ فَلَا كَاشِفَ فَعَلْتَ فَإِنَّكَ إِذَا مِّنَ ٱلظَّلِمِينَ ﴿ وَإِن يَمْسَسُكَ ٱللّهُ بِضُرِّ فَلَا كَاشِفَ لَعُمْ اللّهُ وَإِن يَمْسَلُكَ ٱللّهُ بِضُرِّ فَلَا كَاشِفَ لَهُ وَإِنَّ يُرِدُكَ بِخَيْرٍ فَلَا رَآدٌ لِفَضْلِمْ يُصِيبُ بِهِ مَن يَشَآءُ مِنْ لَكُ وَلَا يَرُدُكُ بِخَيْرٍ فَلَا رَآدٌ لِفَضْلِمْ يُصِيبُ بِهِ مَن يَشَآءُ مِنْ عَبَادِمْ وَهُوَ ٱلْعُفُورُ ٱلرَّحِيمُ ﴾، ليونس:١٠٦، ١٠٦٠.

وقول الله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ تَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ لَا يَمْلِكُونَ لَكُمْ رِزْقًا فَٱبْتَعُواْ عِندَ ٱللَّهِ ٱلرِّزْقَ وَٱعْبُدُوهُ وَٱشْكُرُواْ لَلَّهَ إِلَيْهِ لَكُمْ رِزْقًا فَٱبْتَعُواْ عِندَ ٱللَّهِ ٱلرِّزْقَ وَٱعْبُدُوهُ وَٱشْكُرُواْ لَلَّهَ إِلَيْهِ لَكُمْ رِزْقًا فَٱبْتَعُواْ عِندَ ٱللَّهِ ٱلرِّزْقَ وَٱعْبُدُوهُ وَٱشْكُرُواْ لَلَّهَ إِلَيْهِ لِكُمْ رِزْقًا فَٱبْتَعُواْ عِندَ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ ا

وقول الله تعالى: ﴿ وَمَنْ أَضَلُّ مِمَّن يَدْعُواْ مِن دُونِ ٱللَّهِ مَن لاَّ يَسْتَجِيبُ لَهُ وَإِلَى يَوْمِ ٱلْقِينَمَةِ وَهُمْ عَن دُعَآبِهِمْ غَلِفِلُونَ ﴿ وَإِذَا كُسْتَجِيبُ لَهُ وَإِلَى يَوْمِ ٱلْقِينَمَةِ وَهُمْ عَن دُعَآبِهِمْ غَلِفِلُونَ ﴿ وَإِذَا حُشِرَ ٱلنَّاسُ كَانُواْ لَهُمْ أَعْدَآءً وَكَانُواْ بِعِبَادَتِهِمْ كَلْفِرِينَ ﴾ والأحقاف: ٥-١].

وقول الله تعالى: ﴿ أَمَّن يُجِيبُ ٱلْمُضْطَرَّ إِذَا دَعَاهُ وَيَكَشِفُ ٱلسُّوٓءَ وَيَحَشِفُ ٱلسُّوٓءَ وَيَحَشِفُ ٱلسُّوٓءَ وَيَحَشِفُ ٱلسُّوٓءَ وَيَحَشِفُ النمل: ٦٢].

وروى الطبراني بإسناده: أنه كان في زمن النبي همنافق يؤذي المؤمنين فقال بعضهم: قوموا بنا نستغيث برسول الله همن هذا المنافق. فقال النبي ه : « إنه لا يُستغاث بي إنما يُستغاث بالله ». (١)

### فيه مسائل:

الأولى: أن عطف الدعاء على الاستغاثة من عطف العام على الخاص. الثانية: تفسير قوله: (ولا تدع من دون الله ما لا ينفعك ولا يضرك). الثالثة: أن هذا هو الشرك الأكبر.

الرابعة: أن أصلح الناس لو يفعله إرضاءً لغيره؛ صار من الظالمين. الخامسة: تفسير الآية التي بعدها.

السادسة: كون ذلك لا ينفع في الدنيا مع كونه كفراً.

السابعة: تفسير الآية الثالثة.

الثامنة: أن طلب الرزق لا ينبغي إلا من الله، كما أن الجنة لا تُطلب إلا منه.

التاسعة: تفسير الآية الرابعة.

العاشرة: أنه لا أضل ممن دعا غير الله.

الحادية عشرة: أنه غافل عن دعاء الداعي، لا يدري عنه.

الثانية عشرة: أن تلك الدعوة سبب لبغض المدعو للداعي وعداوته له.

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبراني في "المعجم الكبير" وقال الهيثمي في "مجمع الزوائد" ١٥٩/١٠: "ورجاله رجال الصحيح، غير ابن لهيعة وهو حسن الحديث".

الثالثة عشرة: تسمية تلك الدعوة عبادة للمدعو.

الرابعة عشرة: كفر المُنْعُوِّ بتلك العبادة.

الخامسة عشرة: هي سبب كونه أضلُّ الناس.

السادسة عشرة: تفسير الآية الخامسة.

السابعة عشرة: الأمر العجيب، وهو إقرار عبدة الأوثان أنه لا يجيب المضطر إلا الله، ولأجل هذا يدعونه في الشدائد مخلصين له الدين.

الثامنة عشرة: حماية المصطفى صلى الله عليه وسلم حِمَى التوحيد، والتأدب مع الله.

### الشرح:

قوله: «بابٌ من الشرك أن يستغيث بغير الله أو يدعو غيره» الشركُ: المراد به – كما ذكرنا فيما سبق –: الشرك الأكبر

قوله: «أن يستغيث »: يعني: الاستغاثة ؛ لأن (أن) مع الفعل تُوول عصدر، يعني: (باب من الشرك الاستغاثة بغيرالله)، أو (استغاثة بغيرالله)، وكذلك قوله: « يدعو» يؤول بمصدر، يعني: من الشرك، (دعوة غيره)، أو (دعاء غيره). والاستغاثة - كما ذكرنا -: طلب؛ والطلب نوع من أنواع الدعاء؛ ولهذا قال العلماء: إن في قوله: «أو يدعو غيره » بعد قوله: «أن يستغيث بغيرالله » عطفا للعام على الخاص، ومن المعلوم: أن الخاص قد يُعطف على العام، وأن العام، وأن العام قد يُعطف على الخاص.

وقوله: « أن يستغيث بغير الله »: هذا أحد أفراد الدعاء - كما ذكرنا - لأن الاستغاثة طلب، والطلب دعاء.

وقوله: «أو يدعو غيره »: هذا لفظ عامٌ يشمل الاستغاثة، و الاستعاذة، ويشمل أصنافاً كثيرة من أنواع الدعاء.

قوله: «أن يستغيث »: الاستغاثة: هي طلب الغوث، والغوث يحصل لمن وقع في شدة وكرب يخشى معه المضرة الشديدة، أو الهلاك؛ فيُقال: أغاثه: إذا فَزع إليه، وأعانه على كشف ما به، وخلَّصه منه؛ كما قال - جل وعلافي قصة موسى: ﴿ فَاسَّتَغَلَّهُ ٱلَّذِى مِن شِيعَتِهِ عَلَى ٱلَّذِى مِنْ عَدُوِّهِ ﴾ في قصة موسى: ﴿ فَاسَّتَغَلَّهُ ٱلَّذِى مِن شِيعَتِهِ عَلَى ٱلَّذِى مِنْ عَدُوِّهِ ﴾ [القصص: ١٥] يعني:أن القصص: ١٥] فقوله: ﴿ فَاسَّتَغَلَّهُ ٱلَّذِى مِن شِيعَتِهِ عَلَى مَن كان عدواً لهما مَنْ كان مِنْ شيعة موسى طلب الغوث من موسى على من كان عدواً لهما جميعاً، فأغاثه موسى - عليه السلام - .

فالاستغاثة: طلب الغوث؛ وطلب الغوث لا يصلح إلا من الله فيما لا يقدر عليه إلا الله -جل جلاله -؛ لأن الاستغاثة يمكن أن تُطلَب من المخلوق فيما يُقْدِر عليه.

لكن متى تكون الاستغاثة بغير الله شركاً أكبر؟ ضبطه بعض أهل العلم بقولهم: تكون شركاً أكبر، إذا استغاث بالمخلوق فيما لا يقدر عليه ذلك المخلوق.

وقال آخرون: تكون شركاً أكبر، إذا استغاث بالمخلوق فيما لا يقدر عليه إلا الله، وهاتان العبارتان مختلفتان. والأصح منهما الأخيرة؛ لأن المرء إذا استغاث بالمخلوق فيما لا يقدر عليه إلا الله؛ وهو يعلم أن هذا لا يقدر عليه إلا الله: فهذا شرك أكبر بالله - جل وعلا - لأن حقيقة الأمر: أنه لا يقدر عليه إلا الله.

أما قول من قال من أهل العلم: إن الاستغاثة شرك أكبر إذا استغاث بالمخلوق فيما لا يقدر عليه، فإن هذا يَرِدُ عليه: أن تُمَّت أشياء قد يكون المخلوق في ظاهر الأمر قادراً عليها، ولكنه في الحقيقة لا يقدر عليها، لكن هذا الضابط غير منضبط ؛ لأنَّ من وقع في شدةٍ، كغرق – مثلاً – وتوجَّه لرجل يراه بأن يغيثه فقال مخاطباً إياه: أستغيث بك، أستغيث بك، أستغيث بك، وذاك لا يحسن السباحة، ولا يحسن الإنجاء من الغرق، فهذا يكون قد استغاث بالمخلوق فيما لا يقدر عليه المخلوق، فهل يكون شركاً أكبر ؟! لا يكون منه؟ لأن الإغاثة من الغرق ونحوه، يصلح – في الغالب - أن يكون المخلوق قادراً عليها، فيكون الضابط الثاني هو الصحيح، وهو أن يقال: الاستغاثة بغير الله شرك أكبر إذا كان قد استغاث بالمخلوق فيما لا يقدر عليه إلا الله، أما إذا استغاث به فيما يقدر عليه غير الله من المخلوقين، لكن هذا المخلوق المعين لم يقدر على هذا الشيء المعيّن: فإنه لا يكون شركاً؛ لأنه ما اعتقد في المخلوق شيئاً لا يصلح إلا لله – جل جلاله – .

فالاستغاثة بغير الله إذا كانت فيما لا يقدر عليه إلا الله، فهي: شرك أكبر، وإذا كانت فيما يقدر عليه المخلوق، فهي: جائزة ؛ كما حصل من صاحب موسى، إذ استغاث بموسى عليه السلام.

قوله: (أو يدعو غيره): الدعاء- كما ذكرت لك- هو العبادة، والدعاء نوعان:

دعاء مسألة، ودعاء عبادة، ونعني بدعاء المسألة: ما كان فيه طلب وسؤال ؛ كأن يرفع يديه لله - جل وعلا - ويدعوه، فهذا يسمى دعاء مسألة .

وهو الذي يغلب عند عامة المسلمين في تسمية الدعاء، فإذا قيل: دعا فلان ؛ يعنى: سأل ربه- جل وعلا- .

والنوع الثاني: دعاء العبادة كما قال - جل وعلا -: ﴿ وَأَنَّ ٱلْمَسَحِدَ لِلَّهِ فَلَا تَدْعُواْ مَعَ ٱللَّهِ أَحَدًا ﴾ [الجن: ١٨] يعني: لا تعبدوا مع الله أحداً، أو لا تسألوا مع الله أحداً، وكما قال النبي ﷺ: «الدعاء هو العبادة ».

ودعاء المسألة، غير دعاء العبادة، فدعاء العبادة يتناول كل صنف من أصناف العبادة؛ فمن صلَى، أو زكَّى، أو صام، ونحو ذلك فيقال: إنه دَعَا، لكن دعاء عبادة.

قال العلماء: دعاء المسألة متضمن لدعاء العبادة، ودعاء العبادة مستلزم لدعاء المسألة، يعني: أن من سأل الله - جل وعلا - شيئاً: فهو داع دعاء مسألة، وهذا متضمن لعبادة الله؛ لأن الدعاء - أعني: دعاء المسألة -: أحد أنواع العبادة، فدعاء المسألة متضمن للعبادة؛ لأن الله - جل وعلا - يحب من عباده أن يسألوه.

وقولنا: إنَّ دعاء العبادة مستلزم لدعاء المسألة ، يعني: أن من صلى ، فيلزم من إنشائه الصلاة أن يسأل الله القبول ، ويسأل الله الشواب . فيكون دعاء المسألة متضمناً لدعاء العبادة ، ودعاء العبادة مستلزماً لدعاء المسألة .

إذا تقرر ذلك: فاعلم أنَّ هذا التفصيل- أو هذا التقسيم -: مهم جداً في فهم حجج القرآن، وفي فهم الحجج التي يوردها أهل العلم؛ لأنه قد حصل من الخرافيين والداعين إلى الشرك: أنهم يأوِّلون الآية التي فيها دعاء العبادة، بدعاء المسألة، أو الآية التي في دعاء المسألة، بدعاء العبادة، وإذا تبين ذلك

عُلم أنه لا انفكاك في الحقيقة بين دعاء المسألة، ودعاء العبادة، فهذا هو ذاك: إما بالتضمن أو باللزوم . ومعلوم أن دلالات التضمن واللزوم دلالات لغوية واضحة جاءت في القرآن، وجاءت في السنة .

ثم ساق الشيخ- رحمه الله- بعض الأدلة على أن الدعاء والاستغاثة إنما يُتوَجَّهُ بهما إلى الله وحده فيما لا يقدر عليه إلا الله .

قال: ( وقول الله تعالى ﴿: وَلَا تَدْعُ مِن دُونِ ٱللَّهِ مَا لَا يَنفَعُكَ وَلَا يَضُرُّكُ فَإِن يَمْسَسُكَ ٱللّهُ بِضُرِّ يَضُرُّكُ فَإِن يَمْسَسُكَ ٱللّهُ بِضُرِّ يَضُرُّكُ فَإِن يَمْسَسُكَ ٱللّهُ بِضُرِّ فَلَا رَآدٌ لِفَضْلِهِ عَلَيْ يُصِيبُ بِهِ عَلَا كَاشِفَ لَهُ وَإِلّا هُو أَوْنِ يُرِدُكَ بِخَيْرٍ فَلَا رَآدٌ لِفَضْلِهِ يَصِيبُ بِهِ مَن عَبَادِهِ وَهُو ٱلْغَفُورُ ٱلرَّحِيمُ ﴾ [يونس:١٠٦-١١٧]).

قال في أول الآية: ﴿ وَلَا تَدْعُ مِن دُونِ اللّهِ مَا لَا يَنفَعُكَ وَلَا يَضُرُّكَ ﴾ فقوله: ﴿ وَلَا تَدْعُ ﴾ هذا نهي، والنهي – هنا – قد توجّه إلى الفعل (تدعُ) وإذا كان كذلك: فإنه يَعمُّ أنواع الدعاء، وسبق القول بأنَّ الدعاء منه: دعاء مسألة، ومنه دعاء عبادة؛ والقاعدة: أنَّ النكرة إذا جاءت في سياق النهي، أو في سياق النفي، أو في سياق الشرط: فإنها تعمُّ ؛ و(تدعُ) نكرة ؛ لأنه فعل مشتمل النفي، أو في سياق الشرط: فإنها تعمُّ ؛ و(تدعُ) نكرة ؛ لأنه فعل مشتمل على مصدر ؛ والمصدر حَدَثُ نكرة ؛ فهو يعم نوعي الدعاء. وهذا مراد الشيخ – أو أحد مراداته – من الاستدلال بهذه الآية، فقد نهى الله – جل وعلا – أن يُتوجَّه لغير الله بدعاء المسألة، أو بدعاء العبادة، أو بأي نوع من أنواع العبادات ؛ فلا يصلح طلب ما لا يقدر عليه إلا الله: إلا منه – جل وعلا – ،

ويدخل في ذلك الاستعاذة، والاستغاثة التي هي: طلب الغوث، وكذلك دعاء العبادة بأنواعه: كالصلاة، والزكاة، والتسبيح، والتهليل، والسجود، وتلاوة القرآن، والذبح، والنذر، وكذلك: أعمال القلوب، كالتوكل، والمحبة - التي هي عبادة - والرجاء - الذي هو عبادة - وخوف السر. فهذه العبادات كلها لا تصلح إلا لله. وهي من أنواع دعاء العبادة.

فهذه الآية دلت على النهي عن أن يَتوجَّه أحد إلى غير الله - جل وعلا-بدعاء مسألة، أو بدعاء عبادة وقد نُهِي النبي على عن ذلك أعظم النهي، ووجِّه إليه الخطاب بذلك، مع أنه إمام المتقين، وإمام الموحدين.

وقوله: ﴿ مِن دُون ٱللَّهِ ﴾ يعني: مع الله، أو: منْ دون الله استقلالاً .

وقوله: ﴿ مَا لَا يَنفَعُكَ وَلَا يَضُرُّكَ ﴾ يعنى: الذي لا ينفعك ولا يضرك، و(ما) تشمل العقلاء وغير العقلاء، فالعقلاء: كالملائكة، والأنبياء، والرسل، والصالحين. وغير العقلاء: كالأصنام، والأحجار، والأشجار، هذا من جهة الدلالة اللغوية لـ (ما).

وقوله تعالى لنبيه: ﴿ فَإِن فَعَلْتَ ﴾ يعني: إن دعوت من دون الله أحداً ؛ وذلك الأحد موصوف بأنه: لا ينفعك ، ولا يضرك ﴿ فَإِنَّكَ إِذَا مِّنَ الظّلٰلِمِينَ ﴾ ، وهذا إذا كان في حق النبي - عليه الصلاة والسلام - الذي كَمتّل الله له التوحيد أنه إذا حصل منه الشرك: فإنه يصبح ظالماً ، ويصبح مشركاً وحاشاه عليه الصلاة والسلام من ذلك -: فهو تخويف عظيم لمن هو دونه ممن لم يُعصَم ، ولم يُعطَ العصمة من ذلك ، من باب أولى .

فقوله: ﴿ فَإِن فَعَلَتَ ﴾ يعني: إن دعوت من دون الله ما لا ينفعك ولا يضرك: ﴿ فَإِنَّكَ إِذَا ﴾ يعني: بسبب تلك الدعوة ﴿ مِّنَ ٱلظَّلِمِينَ ﴾ . والظالمون جمع تصحيح للظالم، والظالم: اسم فاعل الظلم، والظلم: المراد به هنا: الشرك كما قال - جل وعلا -: ﴿ إِنَّ ٱلشِّرْكَ لَظُلَّمُ عَظِيمٌ ﴾ .

ثم قال: ﴿ وَإِن يَمْسَسُكَ ٱللّهُ بِضُرِّ فَلَا كَاشِفَ لَهُ وَإِلّا هُوَ ﴾ اعلم أن غرض من يلجأ إلى غيرالله، أو يستغيث، أو يستعيذ بغيره: إنما هو طلب كشف الضرّ. وقد أبطل الله تعالى هذا التعلّق الشرعي بقاعدة عامة تقطع عروق الشرك من القلب ؛ حيث قال: ﴿ وَإِن يَمْسَسُكَ ٱللّهُ بِضُرِّ ﴾ يعنى: إذا مَسَّكُ الله بضر فمن يكشف الضر؟؟ الجواب: يكشفه من قدَّره، ومن قضاه عليك، وهكذا كل أنواع التوجه لغير الله - جل وعلا - ، أيّا كانت. ولكن ما دام أنه أذن بالتوجّه إلى المخلوق فيما يقدر عليه، كالتوجّه إليه بطلب الغوث، أو نحو ذلك: فإنه يكون مما رُخِّص فيه، والحمد لله.

وقوله في هذه الآية: ﴿ بِضُرِّ ﴾: نكرةٌ جاءت في سياق الشرط فتعم جميع أنواع الضر: سواء أكان ضراً في الدين، أم كان ضراً في الدنيا، يعني: كان ضراً في الدنيا من جهة الأبدان، أو من جهة الأموال، أو من جهة الأولاد، أو من جهة الأعراض، ونحو ذلك إذاً: فمعنى قوله: ﴿ إِن يَمْسَسُكَ ٱللَّهُ بِضُرِّ ﴾ أي: الذي أي نوع من أنواع الضر: ﴿ فَلَا كَاشِفَ لَهُوَ إِلا هُوَ ﴾ أي: الذي يكشفه الضر- في الحقيقة: هو الله- جل وعلا -، لا يكشف البلوى إلا هو

سبحانه وتعالى، وإذا كان المخلوق يقدر على ذلك الكشف: فإنما هو من جهة أنه سبب، فالله هو الذي جعله سبباً يقدر على أن يكشف بإذن الله جل وعلا-، وإلا فالكاشف حقيقة هو الله - جل وعلا-. والمخلوق - ولو كان يقدر - فإنما قدر بإقدار الله له ؛ إذ هو سبب من الأسباب، فالحاصل: أن الكاشف - على الحقيقة - هو الله وحده . وإذا تبين ذلك: ظهر لك وجه استدلال المصنف بهذه الآية ، ومناسبة الآية للترجمة ، من عدة جهات كما ذكرنا .

ثم أورد الشيخ- رحمه الله- قوله تعالى: (﴿ فَا بَتَغُواْ عِندَ اللَّهِ ٱلرِّزْقَ وَاعْبَدُ وَاللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّا الللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللّهُ اللللّهُ اللللّه

ليبيِّن أن الاستغاثة و الدعاء هما من أعظم ما يتعلق بهما الخلق لطلب الرزق؛ لأن طلب الرزق أعظم أسباب الحياة؛ فمن لم يكن عنده رزق فإنه يوشك على الملاك؛ ولهذا ذُكر الإمام هذه الآية التي فيها النصُّ على توحيد جهة طلب الرزق؛ لأن معظم حال المستغيثين إنما هي لطلب الرزق.

والرزق اسم عام يشمل كل ما يصلح أن يُرزَق، يعني: أن يُمنحَ ويُعطَى ؛ فيدخل في ذلك الصحة، والعافية، والمال، والطعام، والمنزل، والدواب، وكل ما يحتاجه المرء.

## وقوله في الآية: (﴿ فَٱبْتَغُواْ عِندَ ٱللَّهِ ٱلرِّزْقَ ﴾ ):

أصل تركيب الكلام فيها: فابتغوا الرزق عند الله، و(ابتغوا) فعل أمر، و(الرزق) مفعول، و(عند الله) الأصل أن يتأخر على المفعول، أي: فابتغوا الرزق عند الله. قال علماء المعاني- من علوم البلاغة -: إن تقديم ما حقه

التأخير: يفيد الاختصاص، والأصل: فابتغوا عند الله الرزق، واجعلوا ذلك الابتغاء مختصا بالله حل وعلا -، هكذا يفهم العربي معنى الآية، أي: فليكن ابتغاؤكم الرزق من عند الله وحده، فلا تستغيثوا بغيره في طلب رزق، ولا تستنجدوا بغيره في طلب رزق، وإنما ذلك لله - جل وعلا -.

ثم قال: ﴿ وَآعْبُدُوهُ ﴾؛ ليجمع أصناف السؤال بما يشمل دعاء المسألة ، ودعاء العبادة .

ثــم قــال: (وقولـه ﴿ وَمَنْ أَضَلُ مِمَّن يَدْعُواْ مِن دُونِ ٱللَّهِ مَن لاَّ يَسْتَجِيبُ لَهُ وَإِلَى يَوْمِ ٱلْقِيَامَةِ وَهُمْ عَن دُعَآبِهِمْ غَلَفِلُونَ ﴾ يَسْتَجِيبُ لَهُ وَإِلَى يَوْمِ ٱلْقِيَامَةِ وَهُمْ عَن دُعَآبِهِمْ غَلَفِلُونَ ﴾ [الأحقاف: ٥]):

دلالة الآية ظاهرة في أنها واردة في سياق الدعاء؛ لأن الله تعالى قال: ﴿ وَمَنْ أَضَلُ مِمَّن يَدْعُواْ مِن دُونِ ٱللَّهِ ﴾ فهي ظاهرة في أن ثم داعيا، وثم مدعوا، وذاك المدعو: غير الله - جل وعلا - .

ووجه الدلالة من الآية أن الله تعالى وصف كل من يدعوا من دون الله بأنه في غاية الضلال، ومنتهى الغواية، وأنه لا أحد أضل منه، والدليل على أنه أراد الأموات ولم يرد الأصنام والأحجار والأشجار أنه قال ﴿ مَن لا يَسْتَجِيبُ لَهُ وَ إِلَىٰ يَوْمِ الْقَيَامَةِ ﴾ فجعل غاية المنع من الإجابة إلى يوم القيامة، وهذه في الأموات؛ لأن الميت إذا كان يوم القيامة: نشر وصار يسمع وربما أجاب طلب من طلبه لأنه يكون في ذلك المقام حيا وربما كان قادرا.

وأما المَيْت - الذي هو في البرزخ - فهو الذي يصْدُق عليه وصف الله - جل وعلا - بقول ه: ﴿ مَن لا يَسْتَجِيبُ لَهُ وَ إِلَىٰ يَوْمِ ٱلْقِيلَمَةِ ﴾ والأصل في اللغة: أن لفظ ( مَنْ) تُستعمل للعقلاء - كما يقول النُّحاة - و الأصح: أن يُقال: لفظ ( مَنْ) الأصل فيها لغةً: أنها تطلق على من يعلم، لورود بعض الآيات في القرآن أطلق فيها هذا اللفظ في حق الله - عز وجل - هذا الأحسن من حيث استعمال هذا اللفظ، وإن كان الذي جرى عليه القول عند علماء النحو: استعمال ( مَنْ) للعاقل، و( ما) لغير العاقل. فتلخص مما سبق: أن الأصح في استعمال ( من ) أنها: لمن يَعْلَمُ ، وهولاء المذكورون في الآية: كانوا بشراً يُخاطِبُون ويُخاطَبُون، ويَعْلَمُ منهم.

وقوله: ﴿ إِلَىٰ يَوْمِ ٱلَّقِيَامَةِ وَهُمْ عَن دُعَآبِهِ مَّ غَلْفِلُونَ ﴾: هذا الوصف ليس مقصوداً به الأصنام، وإنما هو في الأموات.

ثم قال تعالى: ﴿ وَإِذَا حُشِرَ ٱلنَّاسُ كَانُواْ لَهُمْ أَعْدَآءَ وَكَانُواْ لِهُمْ أَعْدَآءَ وَكَانُواْ بِعِبَادَتِهِمْ كَافِرِينَ ﴾ [الأحقاف: ٦]: ولذلك قال - جل وعلا - في سورة النحل ﴿ أَمْوَاتُ عَيْرُ أَحْيَآءً وَمَا يَشْعُرُونَ كَا أَيَّانَ يُبْعَثُونَ ﴿ إِلَاهُكُمْ إِلَهُ وَحَدُّ ﴾ والنحل: ٢١-٢٢].

قال: ( وقوله: ﴿ أُمَّن يُجِيبُ ٱلْمُضْطَرَّ إِذَا دَعَاهُ وَيَكَشِفُ ٱلسُّوٓءَ ﴾ [النمل: ٦٢]

هذه الآية من سورة (النمل) فيها: أن إجابة دعاء المضطر إنما هي لله - جل وعلا - وحده، فقوله: ﴿ أُمَّن يُجِيبُ ٱلْمُضْطَرَّ إِذَا دَعَاهُ ﴾ هذا في دعاء المسألة، وكشف السوء في قوله: ﴿ وَيَكُشِفُ ٱلسُّوٓءَ ﴾ تارة يكون بالاستغاثة، وتارة بغير ذلك؛ ولهذا يكون هذا القَدْرُ من الآية صالحاً لما ترجم به المؤلف - رحمه الله - من اللفظين: لفظ (الاستغاثة)، ولفظ (الدعاء).

ثم قال بعدها: ﴿ أَءِ لَـٰهُ مَّعَ ٱللَّهِ ﴾ [النمل: ٢٦]: وهذا الاستفهام إنكاري، يُنكِرُ عليهم أن يدعوا غير الله، أو يُنكر عليهم أن يدعوا غير الله، أو يتوجهوا في كشف السوء لغير الله فيما لا يقدر عليه إلا الله، فهذا معنى الإنكار في قوله: ﴿ أَءِ لَـٰهُ مَّعَ ٱللَّهِ قَلِيلًا مَّا تَذَكَّرُونَ ﴾.

قال: (وروى الطبراني بإسناده: أنه كان في زمن النبي الله منافق يؤذي المؤمنين، فقال بعضهم ...): المراد بالبعض هنا: أبو بكر الصديق، كما جاء في بعض الروايات .

ثم قال في الحديث: ( ... قوموا بنا نستغيث برسول الله ه مِنْ هذا المنافق، فقال النبي ه: « إنه لا يُستغاث بي، وإنما يُستغاث بالله »)

واستغاثة الصحابة بالنبي الله كانت جائزة ؛ لأنهم طلبوا الإغاثة من النبي فيما يقدر عليه ؛ لأنه عليه الصلاة والسلام كان قادراً في هذا المقام على إغاثتهم ، إما بالأمر بقتل المنافق ، أو الأمر بسجنه ، أو بتهديده ، أو معاقبته بتعزير ، أو بغيره ؛ لأنه كان يؤذي المؤمنين .

فاستغاثتهم برسول الله في قولهم: «قوموا بنا نستغيث برسول الله » استغاثة به فيما يقدر عليه، لكن النبي عليه الصلاة والسلام علَّمهم الأدب في ذلك، وعلَّمهم الأكمل في ذلك؛ حيث قال: «إنه لا يُستغاث بي إنما يُستغاث بالله ».

وحقيقة الاستغاثة على وجه الكمال، إنما هي بالله - جل وعلا - لا بنبيه فكأنه حصل منهم نوع التفات للنبي عليه الصلاة والسلام فيما يقدر عليه، فبيتن لهم: أن الواجب عليهم أن يستغيثوا بالله - جل وعلا - أولاً ؛ فقال: «إنه لا يُستغاث بي »، وهذا نفي فيه معنى النهي، يعني: لا تستغيثوا بي، بل استغيثوا بالله في هذا الأمر، وإذا أغاثهم الله - جل وعلا - كفّ شر ذلك المنافق عنهم.

وقد أعل بعض العلماء هذا الحديث بأن في إسناده ابن لهيعة ، وحاله معروف . لكن إيراد أئمة الحديث للأحاديث التي قد يكون في إسنادها بعض مقال في مثل هذا المقام: لا بأس به ، بل فعلهم هذا صواب إذا كان ما في الحديث من المعنى قد عضدته الأدلة من القرآن ومن السنة ، كما في هذا الحديث ؛ فإن قوله عليه الصلاة والسلام: «إنه لا يُستغاث بي إنما يُستغاث بالله » قد دلَّت عليه الآيات التي سلفت ، وهذا الذي درج عليه صنيع الراسخين في العلم من أهل الحديث ، كما قال شيخ الإسلام ابن تيمية في معرض كلام له في (الفتاوى) ؛ قال: أهل الحديث لا يستدلون بحديث ضعيف في أصل من الأصول ، بل إمَّا في تأييده - يعني: في تأييد ذلك الأصل - أو في فرع من الفروع .

وهذا هو صنيع الشيخ- رحمه الله- أيضاً- في هذا الكتاب؛ فإنه يستدل بأحاديث هي من جهة المعنى الذي اشتملت عليه صحيحة- كما سبق إيضاحه- وقد ساق شيخ الإسلام ابن تيمية هذا الحديث مستدلاً به في رده على البكري المعروف بـ ( الاستغاثة ) أعني: كتاب ( الاستغاثة الكبرى ) ، أو ( الرد على البكري ) ، وقال: إن هذا الحديث هو في معنى ما جاء في النصوص.

فقوله عليه الصلاة والسلام: «إنه لا يُستغاث بي » يعني: لا تستغيثوا بي ، وإنما استغيثوا بالله ؛ لأن لفظ (يستغاث) تقدَّمه نفيّ ، والمراد منه: النهي . وهذا الباب ظاهر المناسبة لما قبله ولما بعده أيضاً في أن الاستغاثة بغير الله نوع من أنواع الدعاء ، وأن الدعاء عبادة ، وأن الاستغاثة عبادة ، وصَرْفُ العبادة لغير الله - جل وعلا - : كفر وشرك .

وممّا يدلُّ على أن الدعاء عبادة قولُ الله-جل وعلا -: ﴿ وَإِذَا سَأَلَكَ عِبَادِى عَنِى فَإِنِّى قَرِيبٌ أُجِيبُ دَعْوَةَ ٱلدَّاعِ إِذَا دَعَانَ فَلْيَسْتَجِيبُواْ لِى وَلْيُؤْمِنُواْ بِى ﴾ البقرة: ١٨٦١، وقوله: ﴿ أُجِيبُ دَعْوَةَ ٱلدَّاعِ إِذَا دَعَانَ ﴾ يدلُّ على أنَّ إجابة الدعوة تكون برفع المكروه، أو بمنع وقوعه، وتكون أيضاً بالعطاء، والإثابة فيما إذا عُبد، فيجيب الدعوة بإعطاء السائل سؤله، ويجيب العطاء، والإثابة الداعي العابد على عبادته؛ ولهذا يفسِّر السلف الآيات التي فيها إجابة الدعاء ونحو ذلك: بأن فيها إعطاء سؤل السائل، وإثابة العابد؛ لأن الصحابة والسلف: يعلمون أن الدعاء يشمل هذا وهذا. وقوله: ﴿ إِذَا دَعَانَ ﴾ يعني: إذا سألني، أو عبدني، مع أنها في السؤال ظاهرة، وفي الدعاء بينة.



باب قول الله تعالى: ﴿ أَيُشْرِكُونَ مَا لَا يَخْلُقُ شَيْءًا وَهُمْ يُخْلَقُونَ ۞ وَلَا يَسْتَطِيعُونَ لَهُمْ نَصْرًا وَلَآ أَنفُسَهُمْ يَنصُرُونَ ﴾ [الأعراف: ١٩١- ١٩٢] وقول الله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ تَدْعُونَ مِن دُونِهِ مَا يَمْلِكُونَ مِن قِطْمِيرٍ ۞ إِن تَدْعُوهُمْ لَا يَسْمَعُواْ دُعَآءَكُمْ وَلَوْ سَمِعُواْ مَا ٱسْتَجَابُواْ لَكُمْ وَيَوْمَ وَلَوْ يَامَةً مِنْ خَبِيرٍ ﴾ [فاطر: ١٣- ١٤].

وفي الصحيح (۱) عن أنس ها قال: شُج النبي ها يوم أحد، وكسرت رباعيته، فقال: «كيف يفلح قوم شجوا نبيهم» فنزلت ﴿ لَيْسَ لَكَ مِنَ ٱلْأَمْرِ شَيْءً ﴾ لآل عمران: ١٢٨، وفيه عن ابن عمر رضي الله عنهما أنه سمع رسول الله ها يقول - إذا رفع رأسه من الركوع في الركعة الأخيرة من الفجر -: « اللهم العن فلاناً وفلاناً » بعدما يقول: « سمع الله لن حمده ربنا ولك الحمد » فأنزل الله ﴿ لَيْسَ لَكَ مِنَ ٱلْأَمْرِ شَيْءً ﴾ (١) وفي رواية: « يدعو على صفوان بن أمية، وسهيل بن عمرو،

<sup>(</sup>۱) علقه البخاري، ووصله أحمد في المسند عمير ١٧٨ و ١٧٨ و ٢٠٠٥ والترمذي (٢٠٠٥) وقال: هذا حديث حسن صحيح.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري(٤٠٠٩) و(٤٠٧٠) و(٤٥٥٩) و(٧٣٤٦).

### فيه مسائل:

الأولى: تفسير الآيتين.

الثانية: قصة أحُدٍ.

الثالثة: قَنوت سيد المرسلين وخَلْفُه سادات الأولياء، يؤمِّنون في الصلاة.

الرابعة: أن المدعوُّ عليهم كفار.

الخامسة: أنهم فعلوا أشياء ما فعلها غالب الكفار؛ منها: شجهم نبيهم وحرصهم على قتله. ومنها: التمثيل بالقتلى مع أنهم بنو عمهم.

السادسة: أنزل الله عليه في ذلك (ليس لك من الأمر شيء).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري(٤٠٧٠) معلقاً، ووصلة الترمذي(٣٠٠٧) وأحمد ٩٣/٢ وقال الترمذي: هذا حديث حسن غريب.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري(٢٧٥٣) و(٣٥٢٧) و(٤٧٧١).

السابعة: قوله (أو يتوب عليهم أو يعذبهم) فتاب عليهم فآمنوا.

الثامنة: القنوت في النوازل.

التاسعة: تسمية المدعو عليهم في الصلاة بأسمائهم وأسماء آبائهم.

العاشرة: لعن المُعبَّن في القنوت.

الحادية عشرة: قصته -صلى الله عليه وسلم- لما أنزل عليه: (وأندر عشرتك الأقربين).

الثانية عشرة: جِدُّه -صلى الله عليه وسلم- في هذا الأمر بحيث فَعَل ما نُسب بسببه إلى الجنون، وكذلك لو يفعله مسلم الآن.

الثائثة عشرة: قوله للأبعد والأقرب: "لا أغني عنك من الله شيئاً"، حتى قال: "يا فاطمة بنت محمد لا أغني عنْكِ من الله شيئاً"؛ فإذا صرح وهو سيد المرسلين بأنه لا يغني شيئاً عن سيدة نساء العالمين، وآمن الإنسان أنه صلى الله عليه وسلم لا يقول إلا الحق، ثم نظر فيما وقع في قلوب خواص الناس اليوم، تبين له التوحيد وغربة الدين.

### الشرح:

هذا الباب هو باب قول الله تعالى: ﴿ أَيُشْرِكُونَ مَا لَا يَخْلُقُ شَيْئًا وَهُمْ يُخْلُقُ شَيْئًا الباب هو باب قول الله تعالى: ﴿ أَيُشْرِكُونَ مَا لَا يَخْلُقُ شَيْئًا وَهُمْ يُخْلَقُونَ ﴾ وَلَا يَسْتَطِيعُونَ لَهُمْ نَصْرًا... ﴾ الأعــــراف: ١٩١-١٩٢ وإيراد هذا الباب بعد الأبواب المتقدمة هو من أحسن الإيراد، ومن أعظمها فقهاً ورسوخاً في العلم؛ ذلك أن برهان وجوب توحيد الله - جل وعلا- في

إلهيته هو: ما رُكِز في الفِطر من أنه - جل وعلا - واحدٌ في ربوبيته، وقد أقرَّ بهذا، وسلَّم به المشركون، بل كُلُّ أحدٍ على الإقرار بهذا، والاعتراف به ؛ فهي البرهان على أن المستحق للعبادة هو: من توحَّد في الربوبية . فهذا الباب، والباب الذي بعده - أيضاً -: برهانٌ لاستحقاق الله العبادة وحده دون ما سواه، بدليل فطري، ودليل واقعى، ودليل عقلى .

ومن المعلوم أن الأدلة العقلية عندنا- أهل السنة والجماعة - تؤخذ من الكتاب والسنة ؛ لأن في الكتاب والسنة من الأدلة العقلية ما يُغني عن تكلُّف أدلة عقلية أخرى كما هو ظاهر لمن تأمَّل نصوص الوحيين .

فهذا الباب فيه بيان أن الذي يخلق هو الله وحده، والذي يرزق هو الله وحده، والذي يرزق هو الله وحده، وأن غير الله - جل وعلا - ليس له نصيب من الخلق، وليس له نصيب من الرَّزْق، وليس له نصيب من الإحياء، وليس له نصيب من الأمر، وليس له مِلْكٌ وليس له نصيب من الأمر، وليس له مِلْكٌ حقيقي في أمر من الأمور حتى أعلى الخلق مقاماً، وهو النبي عليه الصلاة والسلام قال له الله - جل وعلا -: ﴿ لَيْسَ لَكَ مِنَ ٱلْأَمْرِ شَيْءً ﴾ [آل عمران:١٢٨] يعني: لست مالكاً لشيء من الأمر، وليس من الأمر شيء تملكه، ف( اللام) هنا لام الملك. فمن الذي يملك إذاً ؟! الذي يملك هو: الله - جل وعلا -. فإذا كان النبي عليه الصلاة والسلام يُنفَى عنه ذلك الأمر فإنه منفي عمن هو دونه من باب أولى.

والمتوجهون إلى أصحاب القبور أو إلى الصالحين والأولياء والأنبياء يعتقدون بأن هؤلاء المتوجّه إليهم يملكون شيئاً من الرّزق، أو التوسط، أو

الشفاعة بدون إذن الله - جل وعلا - ومشيئته. فهذا الباب - إذا - هو أحد الأبواب التي فيها البرهان على استحقاق الله للعبادة وحده دون ما سواه .

والقرآن فيه كثيرٌ من الأدلة والبراهين على أن المستحق للعبادة هو الله- جل وعلا- وحده دون ما سواه ؛ فمن تلك الأدلة والبراهين: ما في القرآن من أدلة فيها إقرار المشركين بتوحيد الربوبية فكل ذلك النوع من الأدلة: فيه دليل على أن المستحق للعبادة هو من أقررتم له بالربوبية . ومن الأدلة والبراهين على ذلك- أيضاً- ما جاء في القرآن: من نصر الله- عز وجل- رسله وأولياءه على أعدائهم، من طوائف الشرك، وكيف أنهم ذلُّوا وخضعوا وغُلبوا أمام طوائف أهل الإيمان وجند الله- جل وعلا- من الرسل والأنبياء وأتباعهم، فهذا نوع آخر من الأدلة، وهو أنه ما من طائفة موحدة بعث الله- جل وعلا- إمامها ورسولها بقتال المشركين إلا نصرها، وأظفرها، حتى صارت العاقبة لهم. وأدلة هذا في القرآن كثيرة، نقرؤها في: قصص الأنبياء، وقصص القرى، وما جاء في بيان عاقبة الأمم والقرى المخالفين لرسلهم، فهذا دليل على أن التوحيد هو الحق وأن الشرك باطل. ومن الأدلة والبراهين على تقرير استحقاق الله تعالى للعبادة دون مَنْ سواه: ما تضمَّنه القرآن من بيان ضعف المخلوق، الذي يعلم هذا، ويلمسه بنفسه ؛ وكيف أنه جاء إلى الحياة بغير اختياره، بل الله - جل وعلا - الذي أتى به إلى هذه الحياة وسيخِرجُه منها بغير اختياره أيضاً . ثما يدلُّ على أنه مقهور ، وهو يعلم- قطعاً- أن الذي قهره وأذلُّه وجعله على هذه الحالة ليست هي تلك الآلمة، وإنما هو الله- جل وعلا-وحده هو الذي يحيى ويميت، وهذا إقرار عام، يعلمه كل أحد من فطرته.

وَمِن الأدلة والبراهين أيضاً: أن الله - جل وعلا - له الأسماء الحسنى، وله الصفات العلى، وأنه ذو النعوت الكاملة، وذو النعوت الجليلة، فنعوت الجلال، والجمال، والكمال له سبحانه، وهو سبحانه له الكمال المطلق في كل اسم له، وفي كل نعت ووصف له، فله الكمال المطلق، الذي لا يعتريه نقص بوجه من الوجوه.

فهذا الباب ذكر فيه الشيخ- رحمه الله- أحد أنواع أدلة الربوبية، أو براهين التوحيد، وأنه- جل وعلا- هو الواحد في ربوبيته، والباب الذي يلي هو باب قسول الله تعالى: ﴿ حَتَّى إِذَا فُرِّعَ عَن قُلُوبِهِم قَالُواْ مَاذَا قَالَ رَبُّكُم الله قالُوا الله تعالى عظمة الله- قَالُواْ الله تعلى عظمة الله- على عظمة الله- جل وعلا- في صفاته، ففي هذا الكتاب تنويع براهين توحيد العبادة بأدلة متنوعة من القرآن- كما سيأتى - إن شاء الله تعالى .

باب قول الله تعالى: ﴿ أَيُشْرِكُونَ مَا لَا يَخْلُقُ شَيْئًا وَهُمْ يُخْلَقُونَ ﴿ وَلَا يَسْتَطِيعُونَ لَهُمْ نَصْرًا وَلَآ أَنفُسَهُمْ يَنصُرُونَ ﴾ [الأعراف: ١٩١-١٩٣].

وقوله: ﴿ وَٱلَّذِينَ تَدْعُونَ مِن دُونِهِ مَا يَمْلِكُونَ مِن قِطْمِيرٍ ﴾ [فاطر: ١٦] ذكرنا أن هذا الباب مع الباب الذي يليه من كتاب التوحيد هما برهان للتوحيد، وبرهان لاستحقاق الله - جل وعلا - العبادة وحده، وحجة دامغة على بطلان عبادة ما سواه، وهذا البرهان هو: تقرير أن الله - جل وعلا واحد في ربوبيته، ودليل ذلك: الفطرة، والعقل، والنص من الكتاب والسنة، فلا أحد ينكر أن الله - جل وعلا - هو مالك الملك، وهو الذي بيده تصريف

الأمر كما يشاء إلا شرذمة قليلة من الناس- كما قال الشهرستاني وغيره -: لا يصح أن تنسب لهم مقالة .

فالناس مفطورون على الإقرار بالرب، وعلى الإقرار بأنهم مخلوقون، وإذا كان كذلك: فإن الحجة عليهم قائمة بوجوب إقرارهم بتوحيد الإلهية؛ لما جعل الله في فطرهم من الإقرار بتوحيد الله في ربوبيته؛ ولهذا: لم يكن المشركون ينكرون توحيد الربويبة . بل كانوا يعترفون أنه تعالى: الرزّاق وحده، وأنه الخلاق وحده، وأنه - جل وعلا - هو الذي يحيى ويميت، وهو الذي يُجير ولا يُجار عليه، وهو الذي بيده ملكوت السماوات والأرض، وهو الذي ينبت النبات، وهو الذي يُنْزِل الماء، إلى آخر أفراد تدبيره - جل وعلا - للأمر، وأفراد توحيد الربوبية .

فالبرهان على أن الله هو المستحق للعبادة وحده: أنه - جل وعلا - هو مالك الملك وحده، وهو المتفرّد بتدبير هذا الملكوت، وهو الذي خلق العباد، والعباد صائرون إليه، أما الآلهة التي تَوجَّه إليها العباد بالعبادة مِنْ الأنبياء، أو الأولياء، أو الملائكة، فإنما هم: مخلوقون مربوبون، لا يخلقون شيئاً، وهم يخلقون، وأيضاً: لا يستطيعون نصراً لمن سألهم، وإنما ذلك كُلُّه لله - جل وعلا فإذا كان أولئك المدعوون ليس لهم من الأمر شيء، وليس لهم من الملك شيء، وليس لهم من الملك شيء، وليس لهم من الخلق شيء، وليس لهم من تدبير الأمر شيء، وإنما الذي يستحق العبادة وحده، هو الذي يفعل تلك الأفعال، وهو الذي يتصف الذي يستحق العبادة وحده، هو الذي يفعل تلك الأفعال، وهو الذي يتصف بتلك الصفات، وهو الذي وحده العبادة في ربوبيته؛ فإذا كان كذلك: فيجب أن يُوحِدُوه بأفعالهم؛ وألا يتوجهوا بالعبادة إلا إليه وحده.

وهذا النوع من الحجاج والاستدلال كثير في القرآن جدا ؛ فإنك تجد في القرآن أن أعظم الأدلة والبراهين على المشركين في تقريره إبطال عبادتهم لغير الله، وفي إحقاق عبادة الله وحده دون ما سواه: أنهم يقرون بتوحيد الربوبية، والإقرار بتوحيد الربوبية: برهان توحيد الإلهية . فالله- جل وعلا- احتج في القرآن على المشركين بما أقروا به من توحيد الربوبية، على ما أنكروه من توحيد الإلهية ؛ ولهذا قال- جل وعلا -: ﴿ قُلْ مَن يَرْزُقُكُم مِّنَ ٱلسَّمَآءِ وَٱلْأَرْضِ أَمَّن يَمْلِكُ ٱلسَّمْعَ وَٱلْأَبْصَارَ وَمَن يُخْرِجُ ٱلْحَيَّ مِنَ ٱلْمَيِّت وَيُخْرِجُ ٱلْمَيِّتَ مِنَ ٱلْحَى وَمَن يُدَبِّرُ ٱلْأَمْرَ فَسَيَقُولُونَ ٱللَّهُ فَقُلْ أَفَلَا تَــُّـقُونَ ﴾ [يونس: ٣١] يعـني: أتقـرون بذلك، فـلا تتقـون الشـرك؟ وقـد ذكـرت أن(الفاء) إذا أتت بعد الهمزة فهي تعطف ما بعدها على جملة محذوفة قبلها دل عليها السياق فقوله: ﴿ أَفَلَا تَتَّقُونَ ﴾ يعني: أتقرون بأن الله واحد في ربوبيته، فلا تتقون الشرك به ؟!!﴿ فَذَا لِكُمُ ٱللَّهُ رَبُّكُمُ ٱلْحَقُّ ﴾ باعترافكم وبإيقانكم ﴿ فَمَاذَا بَعْدَ ٱلْحَقِّ إِلَّا ٱلضَّلَالَ ﴾ [يونس: ٣٦]، فهذا النوع من الاحتجاج وهو الاحتجاج عليهم بما أقروا به- وهو توحيد الربوبية- على ما أنكروه- وهو توحيد الإلهية- في القرآن كثير، كالآيات العظيمة في سورة النمل في قوله تعالى: ﴿ قُلِ ٱلْحَمَّدُ لِلَّهِ وَسَلَمٌ عَلَىٰ عِبَادِهِ ٱلَّذِينِ ۖ ٱصَّطَفَىٓ ءَآللَّهُ خَيْرٌ أَمَّا يُشْرِكُونَ ۞ أَمَّنْ خَلَقَ ٱلسَّمَاوَات وَٱلْأَرْضَ وَأَنزَلَ

لَكُم مِّنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءً فَأَنْابَتْنَا بِهِ حَدَآبِقَ ذَاتَ بَهْجَةٍ مَّا كَانَ لَكُمْ أَن تُنْبِتُواْ شَجَرَهَا أَ أَءِلَكُ مَّعَ ٱللَّهِ بَلْ هُمْ قَوْمٌ يَعْدِلُونَ ﴾ النمل: ٥٩-٦٠] فقوله تعالى: ﴿ أَءِ لَـٰهُ مَّعَ ٱللَّهُ ﴾ هنا: إنكار عليهم، بسبب أنهم فيما سبق يقروُّن له بخلق السماوات والأرض، وغيرها من الأمور الوارد ذكرها في الآيات، فإذا كانوا يُقرُّون بأن الذي خلقها هو الله، فكيف- إذًا- يتخذون إلهاً مع الله ؟! فهذا هو سبب الإنكار عليهم ؛ لأنَّ الذي أنزل لهم من السماء ماء فأنبت لهم به حدائق ذات بهجة هو الله، فكيف يتخذون إلها معه ؛ ولهذا قال - جل وعلا -: ﴿ أَءِلَـٰهُ مَّعَ ٱللَّهِ ﴾ فهـذا إنكار عليهم. وقوله ﴿ بَلَّ هُمْ قَـوْمٌ يَعُدِلُونَ ﴾، يعني: يعدلون بالله غيره، أو يعدلون غير الله- جل وعلا-به، يعني: يساوون هـذا بـهذا، أو يعدلون، يعنى: يُصرَفون عن الحق، وينصرفُون عنه إلى غيره، فكيف يعدلون عن الحق إلى غيره؟ أو كيف يعدلون بالله غيْرَه من الآلهة؟!! وهكذا الآية التي بعدها وهي قوله: ﴿ أُمَّن جَعَلَ ٱلْأَرْضَ قَرَارًا وَجَعَلَ خِلَالُهَآ أَنْهَارًا وَجَعَلَ لَهَا رَوَاسِيَ وَجَعَلَ بَيْنَ ٱلْبَحْرَيْن حَاجِزًا ﴾ وجواب المشركين على هذا السؤال في قوله: ﴿ أُمَّن ﴾ هو: الله؛ فقد كانوا مقرِّين بأنه المتفرّد بهذه الأمور، قال- جل وعــلا- ﴿ أَءِ لَـٰهُ مَّعَ ٱللَّهُ بَلْ أَكْثَرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ [النمل: ٦١] ثم قال- جل وعلا -﴿ أُمَّن

يُجِيبُ ٱلْمُضْطَرَّ إِذَا دَعَاهُ ﴾ وهذا رجوعٌ من الآيات التي في الآفاق، وفيما حولهم إلى الشيء الذي يعلمونه علم اليقين وهو أن فاعل تلك الأشياء المتقدم ذكرها في الآيات، وما سيأتي- أيضاً -: هو الله تعالى -، ثم قال سبحانه: ﴿ أَمَّن يُجِيبُ ٱلْمُضْطَرَّ إِذَا دَعَاهُ وَيَكُشِفُ ٱلسُّوٓءَ وَيَجْعَلُكُمْ خُلَفَآءَ ٱلْأَرْضُّ أَءِ لَكُ مُّعَ ٱللَّهِ قَلِيلًا مَّا تَذَكَّرُونَ ﴾ ثم قال- جل وعلا -: ﴿ أُمَّن يَهْدِيكُمْ فِي ظُلُمَت ٱلَّبَرِّ وَٱلْبَحْرِ وَمَن يُدْسِلُ ٱلرِّيكَ بُشْرًا بَيْنَ يَدَى رَحْمَتِهِ ۚ أَوِلَكُ مَّعَ ٱللَّهِ تَعَلَى ٱللَّهُ عَمَّا يُشْرِكُونَ ۞ أَمَّن يَبْدَؤُا ٱلْحَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُ وَمَن يَرْزُقُكُم مِّنَ ٱلسَّمَآءِ وَٱلْأَرْضِّ أَءِكُ مَّعَ ٱللَّهِ قُلُ هَاتُواْ بُرْهَانَكُمْ إِن كُنتُمْ صَلدِقِينَ ﴾ [النمل: ٦٢-٦٤] وفي الحقيقة: أنه لا برهان لهم ؛ ولهذا قال- جل وعلا- في سورة المؤمنون: ﴿ وَمَن يَدْعُ مَعَ ٱللَّهِ إِلَّهًا ءَاخَرَ لَا بُرْهَانَ لَهُ بِهِ فَإِنَّمَا حِسَابُهُ عِندَ رَبِّهِ ﴾ ومعنى قوله: ﴿ لَا بُـرُّهَانَ لَـهُ وبِهِ ﴾ أي: أنَّ كل إله متّخذ من دون الله فإنه لا حجة قائمة على أنه إله، وإنما اتخذه البشر بالطغيان وبالظلم؛ ولهذا قال متوعداً إياهم، ومبيناً فداحة خسارتهم: ﴿ فَإِنَّمَا حِسَابُهُ عِندَ رَبِّهِ } إِنَّهُ لَا يُفَلِحُ ٱلْكَلْفِرُونَ ﴾ [المؤمنون:١١٧] فهذا الباب قائم على هذه الحجة ؛ ولهذا فإنَّ من أعظم الحجة على المشركين- الذين توجهوا إلى الأموات، والمقبورين بطلب تفريج الكربات، وطلب إغاثة اللهفات، وطلب إنجاح الحاجات، وسؤال ما يحتاجه الناس، إن من أعظم الحجة عليهم أن تحتج عليهم بتوحيد الربوبية على ما ينكرونه من توحيد الإلهية، وقد زاد شرك المشركين في هذه الأزمنة، على شرك مشركي الجاهلية - كما قال الشيخ - رحمه الله - في القواعد الأربعة -: بأن اعتقدوا أن لتلك الآلهة، و أولئك الأموات تصرّفاً في الكون فنسبوا إليهم شيئاً من الربوبية، فهم لم يجعلوا توحيد الربوبية - أيضاً خالصاً.

وهذا نوع من البراهين عظيم، ينبغي أن تتوسع في دلائله، وأن تعلم حجته من القرآن ؛ لأن القرآن كثيراً ما يحتج بهذا البرهان- وهو توحيد الربوبية- على ما ينكره المشركون من توحيد الإلهية .

ومِن ذلك ما ساقه الشيخ- رحمه الله- في هذا الباب وهو قوله: «باب قسول الله تعالى: ﴿ أَيُشُرِكُونَ مَا لَا يَخْلُقُ شَيًّا وَهُمْ يُخْلَقُونَ ﴾ » فهذا إنكار وتوبيخ لهم، كيف يشركون الذي لا يَخلُق شيئًا وهم يخلقون؟ مع أن خالقهم هو الله- عز وجل- بل هو الذي خلق من عُبد، وهو الذي خلق العابد - أيضاً - فالذي يستحق العبادة وحده دون ما سواه إنما هو الله ذو الجلال والإكرام.

ثم بين حقيقة هذه الآلهة وعجزها فقال: ﴿ وَلَا يَسْتَطِيعُونَ لَهُمْ مَ نَصْرًا ﴾ [الأعراف: ١٩١-١٩٢]: لأن النصر في الحقيقة، إنما هو من عند الله - جل وعلا -، ولو أراد الله أن يمنع نصر الناصر لمنعه.

وقوله : ﴿ وَٱلَّذِينَ تَدْعُونَ مِن دُونِه مَا يَمْلِكُونَ مِن قِطْمِيرٍ ﴾ إن تَدْعُوهُمْ لَا يَسْمَعُواْ دُعَآءَكُمْ ﴾ [فاطر:١٣-١٤] الآيات، وموطن الشاهد من هذه الآيات قوله: ﴿ مَا يَمُلِكُونَ مِن قِطْمِيرِ ﴾ فحتى هذا القطمير- وهو غلاف النواة أو الحبل الواصل من أعلى النواة إلى ظاهر الثمرة- لا يملكونه. فغيره- مما هو أعلى منه- من باب أولى وأولى، وإذا كانوا لا يملكون هذا الشيء الحقير، وهو مما لا يحتاجه الناس، ولا يطلبونه، فكيف- إذاً- يطلبون منهم أشياء لا يملكونها وقوله- جل وعلا- هنا: ﴿ وَٱلَّذِينَ تَدْعُونَ مِن دُونِهِ ﴾ (الذين) هذا اسم موصول، يعم كل من دعي من دون الله من الملائكة، أو الأنبياء والرسل، أو الصالحين من الأموات، أو الطالحين، أو الجن، أو الأصنام، أو الأشجار، أو الأحجار، فكُلّ من دُعي وما دُعِي فإنه لا يملك ولو قطميراً، فإذا كانوا لا يملكون هذا الشيء مع حقارته، فلم يُسألون ؟! فالواجب أن يُتوجُّه بالسؤال لمن يملك ذلك .

ثم ذكر الشيخ- رحمه الله- بعد ذلك عدة أحاديث في هذا الباب، وهذه الأحاديث مدارها على بيان قول الله- جل وعلا -: ﴿ لَيْسَ لَكَ مِنَ ٱلْأَمْرِ شَيْءً ﴾ [آل عمران: ١٢٨]، ووجه الاستدلال من هذه الأحاديث، وإيراد هذه الآية- هنا -: أن هذا النفي توجه إلى رسول الله الله وهو عليه الصلاة والسلام سيد ولد آدم.

فقوله: ﴿ لَيْسَ لَكَ ﴾ أي: يا محمد ﴿ مِنَ ٱلْأُمْرِ شَيْءٌ ﴾ . والله فوله: (لك) هي لام الاستحقاق، أو لام الملك، يعني: لا تستحق شيئا، أو لا تملك شيئا، يعني: لا تستحقه بذاتك، وإنما بما أمر الله - جل وعلا - وبما أذن به ، فتعظيم النبي ﴿ ومحبته فرع عن محبة الله، وتعظيمه - جل وعلا - ، فليس له - ﴿ وراء ذلك شيء إلا ما أذن به ؛ كما قال تعالى: ﴿ لَيْسَ لَكَ مِنَ ٱلْأُمْرِ شَيْءٌ ﴾ ، ولو كان له عليه الصلاة والسلام من الأمر شيء لنصر نفسه وأصحابه يوم أحد، ولكن حصل في يوم أحدما حصل ، فأنزل الله قوله: ﴿ لَيْسَ لَكَ مِنَ ٱلْأُمْرِ شَيْءٌ أَوْ يَتُوبَ عَلَيْهِمْ أَوْ يُعَذِّبَهُمْ فَإِنَّهُمْ فَالْمُونَ ﴾ .

وكذلك الحديث الآخر: لما لعن النبي الله قوله: ﴿ لَيْسَ لَكَ مِنَ ٱلْأَمْرِ وَفَلانَا مِن النَّاسِ الذين آذوا المؤمنين أنزل الله قوله: ﴿ لَيْسَ لَكَ مِنَ ٱلْأَمْرِ شَيْءً ﴾ (١) ، يعنى: لست تملك شيئا من الأمر. وهكذا الحديث الذي بعده.

وهذه الأحاديث تدل على أن النبي الله لا يملك شيئا من ملكوت الله . وهو عليه الصلاة والسلام عليه الصلاة والسلام منفي عنه هذا الأمر من باب أولى ، فالملائكة ، والأنبياء والصالحون من أتباع الرسل ، وأتباعه عليه الصلاة والسلام: أولى بأن ينفى عنهم ذلك ، فإذا كان

<sup>(</sup>١) تقدم.

كذلك بطلت كل التوجهات إلى غير الله - جل وعلا - ووجب أن يُتوجّه بالعبادات، وأنواع التوجيهات من: دعاء، واستغاثة، واستعاذة، وذبح، نذر، وغير ذلك: إلى الحق - جل وعلا - وحده دون ما سواه.

ثم ذكر الحديث الأخير في الباب، وهو: أنه لمّا نزلت ﴿ وَأَندِرْ عَشِيرَتَكَ الْأَقْرَبِينَ ﴾ قال النبي الله الله عباس بن عبد المطلب لا أغني عنك من الله عنكم من الله شيئاً، يا عباس بن عبد المطلب لا أغني عنك من الله شيئاً، يا صفية عمة رسول الله الله الغني عنك من الله شيئاً، يا صفية عمة رسول الله الله الغني عنك من الله شيئاً » وهذا ظاهر في أن النبي عليه الصلاة والسلام لا يستطيع أن ينفع أحداً من أقربائه إلا بما جعله الله له من الرسالة، وأداء الأمانة، وأما أنه يُغني عنهم من الله شيئاً، ويدفع عنهم العذاب؛ أو النكال، أو العقوبة: فالله - جل وعلا - لم يجعل لأحد من خلقه من ملكوته شيئاً، وإنما هو سبحانه المتفرد باللكوت والجبروت، والمتفرد بالكمال والجمال والجلال.



# «باب قول الله تعالى ﴿ حَتَّىَ إِذَا فُرِّعَ عَن قُلُوبِهِمْ قَالُواْ مَاذَا قَالَ رَبُّكُمْ قَالُواْ ٱلْحَقَّ وَهُوَ ٱلْعَلِيُّ ٱلْكَبِيرُ ﴾ »[سبأ: ٢٣].

وفي الصحيح عن أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي القال: (إذا قضى الله الأمرفي السماء ضربت الملائكة بأجنحتها خضعاناً لقوله، كأنه سلسلة على صفوان ينفذهم ذلك. حتى إذا فُزِع عن قلوبهم قالوا: ماذا قال ربكم؟ قالوا: الحق وهو العلي الكبير، فيسمعها مسترق السمع. ومسترق السمع هكذا بعضه فوق بعض. وصفه سفيان بكفه فحرفها ويدد بين أصابعه. فيسمع الكلمة فيلقيها إلى من تحته، ثم يلقيها الآخر إلى من تحته، حتى يلقيها عن لسان الساحر أو الكاهن؛ فريما أدركه الشهاب قبل أن يلقيها، وريما ألقاها قبل أن يدركه، فيكذب معها مائة كذبة فيقال: أليس قد قال لنا يوم كذا وكذا: كذا وكذا؛ فيصدق بتلك الكلمة التي سمعت من السماء).

وعن النواس بن سمعان رضي الله عنه قال: قال رسول الله على الله عنه قال: قال رسول الله على الإمر تكلم بالوحي ؛ أخذت السماوات منه رجفة. أو قال رعدة. شديدة خوفاً من الله عز وجل. فإذا سمع ذلك أهل السماوات صعقوا وخروا سجداً. فيكون أول من يرفع رأسه جبريل، فيكلمه الله من وحيه بما أراد، ثم يمر جبريل على الملائكة،

كلما مربسماء سأله ملائكتها: ماذا قال ربنا يا جبريل؟ فيقول جبريل: قال الحق وهو العلي الكبير فيقولون كلهم مثل ما قال جبريل. فينتهي جبريل بالوحي إلى حيث أمره الله عز وجل).

### فيه مسائل:

الأولى: تفسير الآية.

الثانية: ما فيها من الحجة على إبطال الشرك، خصوصاً ما تعلق على الصالحين، وهي الآية التي قيل: إنها تقطع عروق شجرة الشرك من القلب.

الثالثة: تفسير قوله: (قالوا الحق وهو العلى الكبير).

الرابعة: سيب سؤالهم عن ذلك.

الخامسة: أن جبريل يجيبهم بعد ذلك بقوله: "قال كذا وكذا".

السادسة: ذِكْرُ أن أول من يرفع رأسه جبريل.

السابعة: أنه يقول لأهل السموات كلهم، لأنهم يسألونه.

الثامنة: أن الغَشْي يعم أهل السموات كلهم.

التاسعة: ارتجاف السموات بكلام الله.

العاشرة: أن جبريل هو الذي ينتهى بالوحى إلى حيث أمره الله.

الحادية عشرة: ذكر استراق الشياطين.

الثانية عشرة: صفة ركوب بعضهم بعضاً.

الثالثة عشرة: إرسال الشهاب.

الرابعة عشرة: أنه تارة يدركه الشهاب قبل أن يُلقيها، وتارة يلقيها في أذن وليِّه من الإنس قبل أن يدركه.

الخامسة عشرة: كون الكاهن يَصْدُقُ بعض الأحيان.

السادسة عشرة: كونه يكذب معها مائة كِذْبة.

السابعة عشرة: أنه لم يُصدَّق كَنِبُه إلا بتلك الكلمة التي سُمعت من السماء.

الثامنية عشرة: قبول النفوس للباطل، كيف يتعلقون بواحدة ولا يعتبرون بمائة؟

التاسعة عشرة: كونهم يتلقى بعضهم من بعض تلك الكلمة، ويحفظونها ويستدلون بها.

العشرون: إثبات الصفات، خلافاً للْأشعرية المعطلة.

الحادية والعشرون: أن تلك الرجفة والغشي خوف من الله عز وجل. الثانية والعشرون: أنهم يَخِرِّون لله سجداً.

### الشرح:

مناسبة هذا الباب لكتاب التوحيد- كما ذكرنا سابقاً -: أن فيه برهاناً على أن المستحق للعبادة هو الله- جل جلاله - ؛ لأنه هو المتصف بصفات الكمال والجلال .

وهذا الباب فيه ذِكْرٌ لصفات الجلال لله - جل وعلا - ؛ إذْ كُلُ من في السماوات والأرض خائفٌ منه ، وَوَجل ، لأنه - سبحانه - الجليل ؛ ولذلك كان أعرف عُمَّار السماء به هم الملائكة الذين قال الله تعالى في وصفهم : ﴿ يَخَافُونَ رَبَّهُم مِّن فَوْقِهم وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ ﴾ وقال - جل وعلا -

في وصفهم أيضاً ﴿ وَهُم مِّنَ خَشْيَتِهِ عَمُشُفِقُونَ ﴾ فصفات الجلل، والكمال، والجمال: له سبحانه، وهذه كلها دلائل على أنه هو المستحق للعبادة وحده دون ما سواه لأنه المتصف بالعظمة الكاملة، وهو الذي ينبغي أن يُهاب و أن يخاف منه على الحقيقة، فكل ما في السماوات والأرض جار على وفق أمره - سبحانه وتعالى \_.

فهو-سبحانه وتعالى -: ذو الأسماء الحسنى، وذو الصفات العلى ؛ ولهذا قال - جل وعلا - في آية سبأ: ﴿ حَتَّى إِذَا فُرِّعَ عَن قُلُوبِهِمْ قَالُواْ مَاذَا قَالَ رَبُّكُمْ قَالُواْ ٱلْحَقَّ وَهُوَ ٱلْعَلِيُّ ٱلْكَبِيرُ ﴾ و(فُزِّعَ): يعني: أزيل مافزع عن قلوب الملائكة ؛ فالملائكة مع أنهم مقربون إلا أنهم شديدوا المعرفة بالله - جل وعلا - ، وشديدوا العلم به ، فعلمهم بربهم - سبحانه - عظيمٌ ، ومما يعلمونه عن الله - جل وعلا - أنه هو الجبار ، وأنه هو الجليل سبحانه ، وأنه ذو الملكوت ، فلهذا اشتَدَّ فزعهم منه سبحانه ؛ لأنه لا غنى بهم عنه و الحل وعلا - طرفة عين .

والصفات التي اشتملت على هذا النوع من البرهان، على استحقاقه – تعالى – للعبادة: هي صفات الجلال لله – جل وعلا – وهي: الصفات التي تورث الخوف في القلب ؛ لأن الصفات تنقسم إلى أقسام متنوعة باعتبارات، ومن ذلك: أنها تنقسم إلى: صفات جلال، وصفات جمال.

فالصفات التي تُحْدِثُ في القلب الخوف، والهلع، والرهبة من الرب- جل وعلا -، تسمى صفات الجلال، والذي يتصف بصفات الجلال على الحقيقة هو الله- جل وعلا -؛ لأنه هو الكامل في صفاته سبحانه.

فإذا كان كذلك: فإنَّ الكامل في صفاته هو المستحق للعبادة، وأما البشر المخلوقون فإنهم ناقصون في صفاتهم، ويعلمون أن حياتهم ليست حياة كاملة فحيث عرض لها عرض من موت، أو مرض، أو غيرهما، فإنها تضعف بذلك، وتعجز عن أن تعمل شيئًا، وربحا تهلك، فحقيقة الأمر: أن البشر ضعافٌ فقراء، محتاجون، ليست لهم صفات الكمال، وهذا دليل عجزهم، ونقصهم، وأنهم مربوبون، مقهورون.

ولهذا يجب على العباد أن يتوجَّهوا بالعبادة إلى من له صفات الكمال، ونعوت الجمال، والجلال: وهو الله- جل وعلا- وحده سبحانه وتعالى . فهذا المراد بهذا الباب وهو ظاهر بحمد الله تعالى .



### «بابالشفاعة»

وقول الله تعالى: ﴿ وَأَنذِرْ بِهِ ٱلَّذِينَ يَخَافُونَ أَن يُحْشَرُوٓاْ إِلَىٰ رَبِّهِمْ لَيْسَ لَهُم مِّن دُونِهِ، وَلِيُّ وَلَا شَفِيعٌ لَّعَلَّهُمْ يَتَّقُونَ ﴾ الأنعام: ١٥١.

وقوله: ﴿ قُل لِّلَهِ ٱلشَّفَاعَةُ جَمِيعًا ﴾ [الزمر: ٤٤] وقوله: ﴿ مَن ذَا ٱلَّذِي يَشْفَعُ عِندَهُ وَ إِلَّا بِإِذْنِهِ ﴾ [البقرة: ٢٥٥].

وقوله: ﴿ وَكَم مِّن مَّلَكِ فِي ٱلسَّمَاوَاتِ لَا تُغْنِى شَفَاعَتُهُمْ شَيْئًا إِلَّا مِنْ بَعْدِ أَن يَأْذَنَ ٱللَّهُ لِمَن يَشَآءُ وَيَرْضَى ﴾ النجم: ٢٦].

وقول هذا المُعْولِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الله

قال أبو العباس- رحمه الله -: نفى الله عما سواه كل ما يتعلق به المشركون، فنفى أن يكون لغيره ملك أو قسط منه، أو يكون عوناً لله، ولم يبق إلا الشفاعة فبين أنها لا تنفع إلا لمن أذن له الرب كما قال تعالى: ﴿ وَلَا يَشْفَعُونَ إِلاَ لَمَنِ ٱرْتَضَىٰ ﴾ الأنياء: ١٨٨ فهذه

الشفاعة التي يظنها المشركون هي منتفية يوم القيامة كما نفاها القرآن، وأخبر النبي ه أنه يأتي فيسجد لربه ويحمده- لا يبدأ بالشفاعة أولاً- ثم يقال له: ارفع رأسك، وقل يسمع، وسل تعط، واشفع تشفع .(۱)

وقال له أبو هريرة: من أسعد الناس بشفاعتك؟ قال ﷺ: «من قال لا إله إلا الله خالصاً من قلبه »(١) فتلك الشفاعة لأهل الإخلاص بإذن الله تعالى ولا تكون لن أشرك بالله، وحقيقته: أن الله سبحانه هو الذي يتفضل على أهل الإخلاص فيغفر لهم بواسطة دعاء من أذن له أن يشفع ليكرمه وينال المقام المحمود .

فالشفاعة التي نفاها القران ما كان فيها شرك، ولهذا أثبت الشفاعة بإذنه في مواضع . وقد بين النبي الله الله المحال التوحيد والإخلاص . انتهى كلامه .

#### فيه مسائل:

الأولى: تفسير الآيات.

الثانية: صفة الشفاعة المنفية.

الثالثة: صفة الشفاعة المثبتة.

الرابعة: ذكر الشفاعة الكبرى، وهي المقام المحمود.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٣٣٤٠) ومسلم (١٩٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٦٥٧٠).

الخامسة: صفة ما يفعله- صلى الله عليه وسلم- أنه لا يبدأ بالشفاعة، بل يسجد، فإذا أذن له شَفَع.

السادسة: من أسعد الناس بها؟

السابعة: أنها لا تكون لمن أشرك بالله.

الثامنة: بيان حقيقتها.

## الشرح:

هذا الباب هو باب الشفاعة، وإيراد هذا الباب بعد البابين قبله مناسب جداً؛ ذلك أن الذين يسألون النبي عليه الصلاة والسلام ويستغيثون به ويطلبون منه، أو يسألون غيره من الأولياء أو الأنبياء إذا أقيمت عليهم الحجة بما ذكر من توحيد الربوبية، قالوا: نحن نعتقد ذلك، ولكن هؤلاء الشفعاء مقربون عند الله معظمون، قد رفعهم الله - جل وعلا - عنده، ولهم الجاه عند الرب - جل وعلا -، وإذا كانوا كذلك فهم يشفعون عند الله، فمن توجّه إليهم أرضوه بالشفاعة ؛ لأنهم ممن رفعهم الله، ولهذا يقبل شفاعاتهم.

فكأن الشيخ- رحمه الله- رأى حال المشركين والخرافيين واستحضر حججهم . وهو كذلك ؛ إذ هو أخبر أهل هذه العصور المتأخرة بحجج المشركين .

فلما استحضر ذلك عقد باب الشفاعة ليحاججهم، فهذا باب الشفاعة.

والشفاعة في الأصل: مأخوذة من (الشفع)، والشفع هو: الزوج؛ لأن الشافع طالب؛ فصار مع صاحب الطلب الأصلي شفعاً، فإذا أراد أحدٌ من

آخر شيئاً، فجاءه ليشفع له: فقد صار- بذلك- شفعاً له: فسميت شفاعة ؟ لأن صاحب الطلب أصبح شفعاً، بعد أن كان فرداً.

والشفاعة هي: الدعاء . وطلب الشفاعة هو: طلب الدعاء ، فإذا قال قائل: أستشفع برسول الله، فكأنه قال: أطلب من الرسول ﷺ أن يدعو لي عند الله. فالشفاعة طلب؛ فمن استشفع: فقد طلب الشفاعة. والخلاصة: أن الشفاعة دعاء، وهي: طلب الدعاء- أيضاً- وقد سبق أن قررنا: أن كل دليل ورد في الشرع على إبطال أن يُدعَى مع الله- جل وعلا- إله آخر، فإنه يصلح أن يكون دليلاً على إبطال الاستشفاع بالموتى الذين غابوا عن دار التكليف ؛ لأن حقيقة الشافع - كما تقدم آنفاً - أنه طالب ؛ ولأن حقيقة المستشفِع أنه طالب -أيضاً - ، فالشافع في ظن المستشفع يدعو ، والمستشفع يدعو من أراد منه الشفاعة، يعنى: إذا أتى آتٍ إلى قبرنبي، أو قبرولي، أو نحو ذلك، فقال: أستشفع بك، أو أسال الشفاعة، فمعناه أنه طلب منه، ودعا أن يدعو له ؟ فلهذا كان صرفها، أو التوجّه بها إلى غير الله- جل وعلا- شركاً أكبر؛ لأنها في الحقيقة دعوةٌ لغير الله، وسؤالٌ من هذا الميت، وتوجّه بالطلب والدعاء منه. فإذا عرفتَ معنى الشفاعة، وحُكْمَ طلبها من الأموات، وأن ذلك شرك أكبر: فاعلم أنّ الأحياء الذين هم في دار التكليف يجوز طلب الشفاعة منهم ؟ بمعنى: أن يطلب منهم الدعاء، لكن قد يجاب دعاؤهم، وقد لا يجاب، وهذا كما هو حاصل في شفاعة الناس بعضهم لبعض، بالشفاعة الحسنة، أو بالشفاعة السيئة ، كما قال تعالى: ﴿ مَّن يَشُّفَعْ شَفَاعَةً حَسَنَةً ﴾ النساء: ١٨٥ وقال: ﴿ وَمَن يَشَّفَعْ شَفَاعَةً سَيِّئَةً ﴾ [الساء: ١٥٥]، فهذا يحصل لكن مسن

الأحياء؛ لأنهم في دار تكليف، ويقدرون على الإجابة، وقد أذن الله في طلب الشفاعة منهم؛ ولهذا كان الصحابة في عهد النبي الله ولهذا كان الصحابة في عهد النبي عني: أن يدعو له .

فمسألة الشفاعة من المسائل التي تخفي على كثيرين بما في ذلك بعض أهل العلم؛ ولذا وقع بعضهم في أغلاطٍ، في مسألة طلب الشفاعة من النبي عليه الصلاة والسلام، فأوردوا قصصاً في كتبهم، فيها استشفاعٌ بالنبي على دون إنكار، كما فعل النووي و ابن قدامة في المغنى وغيرهمـا . وهـذا لا يعـدُّ خلافـاً في المسألة ؛ لأن هذا الخلاف راجع إلى عدم فهم حقيقة هذا الأمر، ومسألة الشفاعة مسألة فيها خفاء ؟ ولهذا يقول بعض أهل العلم من أئمة الدعوة رحمهم الله:إن إقامة الحجة في مسائل التوحيد تختلف بحسب قوة الشبهة ، فأقل الشبهات وروداً، وأيسر الحجج قدوماً على المخالف هو فيما يتعلق بأصل دعوة غير الله معه، وبالاستغاثة بغير الله، والذبح لغيره، ونحو ذلك. ومن أكثرها اشتباها - إلا على المحقق من أهل العلم - مسألة الشفاعة ؛ ولهذا فإنّ الشيخ- رحمه الله- أتى بهذا الباب، وقال: « باب الشفاعة » وبين لك-بما ساق من الأدلة من الكتاب والسنة- أن الشفاعة التي تنفع لا تصح إلا بشروط، وكذلك فإنّ هناك شفاعة منفية، فليست كل الشفاعة مقبولة، بل منها ما يقبل، ومنها مالا يُقبل؛ فالمقبول منها: له شروط وضوابط، والمردود منها: فلقيام أوصاف توجب ردّها .

فالحاصل: أن الشفاعة الواردة في القرآن والسنة: قسمان: شفاعة منفيّة، وشفاعة مثبتة. فالشفاعة المنفية: هي التي نفاها الله- جل وعلا- عن أهل الإشراك، وأول الأدلة التي ساقها الشيخ- رحمه الله- في بيان هذه المسألة:

قوله - عز وجل -: ﴿ وَأَنذِرْ بِهِ ٱلَّذِينَ يَخَافُونَ أَن يُحْشَرُوۤا إِلَىٰ رَبِّهِم ۗ لَيْسَ لَهُم مِّن دُونِهِ وَلِي شَفِيعُ ﴾ [الانعام: ١٥] والشفاعة الواردة هنا هي: الشفاعة المنفية، وقد نفاها الله عن جميع الخلق، بما في ذلك الذين يخافون وهم أهل التوحيد، كما نفاها عن غيرهم. أما عن أهل التوحيد فهي منفية عنهم إلا بشروط، وهي: إذن الله للشافع أن يشفع، ورضاه - جل وعلاعن الشافع وعن المشفوع له.

فقوله - هنا -: ﴿ لَيْسَ لَهُم مِن دُونِهِ ، وَلِيُّ وَلا شَفِيعُ ﴾ يعني: أن الشفيع في الحقيقة هو الله - جل جلاله - دون ما سواه ؛ ولهذا عقبها بالآية الأخرى فقال: ﴿ قُل لِلَّهِ ٱلشَّفَاعَةُ جَمِيعاً ﴾ [الزمر: ١٤٤]، فالشفاعة جميعاً ملك لله ، وأهل الإيمان وغيرهم - في الحقيقة - ليس لهم من دون الله ولي ولا شفيع ، فليس من أحد يشفع لهم من دون الله - جل وعلا - بل لا بد أن تكون الشفاعة بالله ؛ يعنى: بإذنه وبرضاه .

فإذا تقرر ذلك وأن الشفاعة منفية عن أحد سوى الله- تعالى- لأنه هو الذي يملك الشفاعة وحده: بطل تعلق قلوب المشركين- الذين يسألون الموتى الشفاعة-، بمسألة الشفاعة ؛ لأن الشفاعة ملك لله، وهذا المدعو لا يملكها.

لكن هل تنفع الشفاعة مطلقا أم لابد لها أيضا من قيود ؟! نعم: الشفاعة تنفع لكن لا بد لها من شروط؛ ولهذا أورد الآيتين بعدها وهما قوله - جل وعلا -: ﴿ مَن ذَا ٱلَّذِى يَشَّفَعُ عِندَهُ وَ إِلَّا بِإِذْبِهِ ﴾ [البقرة: ٢٥٥]، وقوله:

﴿ وَكَم مِّن مَّلَكِ فِى ٱلسَّمَوَاتِ لَا تُغْنِى شَفَاعَتُهُمْ شَيْئًا إِلَّا مِنْ بَعْدِ أَن يَأْذَنَ ٱللَّهُ لِمَن يَشَآءُ وَيَرْضَى ﴾ [النجم: ٢٦]، ووجه الاستدلال من الآية الأولى: أذّه قيَّد الإذن فيها؛ فليس لأحد أن يشفع إلا بشرط أن يأذن الله له، فلا أحد يشفع عند الله إلا بإذنه، فلا الملائكة، ولا الأنبياء، ولا المقربون، علكون شيئاً من الشفاعات، وإنما الله- جل وعلا- هو الذي يملك الشفاعة.

فإذا كان كذلك وأنه لا بد من إذنه - جل وعلا - فمن الذين يأذن الله - جل وعلا - لهم؟ ليعلم أولاً: أن لا أحد يبتدئ بالشفاعة دون أن يأذن الله له بها، فإذا كان ذلك كذلك رجع الأمر إلى أن الله هو الذي يوفّق للشفاعة، وهو الذي يأذن بها فلا أحد يبتدئ بها.

وكذلك قال في الآية الأخرى: ﴿ إِلاَّ مِنَ بَعْدِ أَن يَأْذَنَ ٱللَّهُ لِمَن يَشَآءُ ﴾ يعني: من الشافعين ﴿ وَيَرَّضَى ﴾ أي: يرضى قول الشافع، ويرضى - أيضاً - عن المشفوع له .

ففائدة هذه الشروط- وهي الفائدة المراد تقريرها في هذا الباب -: أن لا يتعلّق أحدٌ بمن يظن أو يعتقد أن له عند الله مقاماً وأنه يشفع له عند الله، كما يعتقد ذلك أهل الشرك في آلهتهم، حيث يزعمون أن مَن توجّهوا إليهم بالشفاعة يملكون ذلك، جزماً، فمتى توجّه إليهم الطالب، وتذلّل لهم، وتَقرّب إليهم بالعبادات ثم طلب منهم الشفاعة عند الله فإنهم يشفعون جزماً، وأن الله-عز وجل- لا يردُّ شفاعتهم.

فهذه الآيات فيها: إبطالٌ لدعوى أولئك المشركين، واعتقادهم أن أحدا على الشفاعة بدون إذن الله، وبدون رضاه عن المشفوع وإذا ثبت أنه لا أحد

يملكها، وأن من يشفع إنما يشفع بإكرام الله له، وبإذنه - جل وعلا - له فكيف يتعلّق المتعلق بهذا المخلوق، بل الواجب أن يتعلّق بالذي يملك الشفاعة؛ وإذا كان من المتقرّر شرعاً أن شفاعة النبي على حاصلة يوم القيامة، فهل يصح طلبها منه؟ الجواب: أن طلبها إنما هو من الله - تعالى - فتقول في ذلك: اللهم شفّع فينا نبيك؛ لأنه - تعالى - هو الذي يفتح، ويُلهم النبي عليه الصلاة والسلام أن يشفع في فلان وفي فلان، فيمن سألوا الله أن يشفع لهم النبي عليه الصلاة والسلام؛ ولهذا أعقبها الشيخ - رحمه الله - بآية سبأ فقال: وقوله: ﴿ قُلِ السّمَنُونَ مِ ثَقَالَ ذَرَّةِ فِي السّمَنُونَ مِ وَلَا فَي الْأَرْضِ وَمَا لَهُمْ فِيهِمَا مِن شِرَكِ وَمَا لَهُ مِ مِن ظَهِم مِن طَهيرٍ ﴾ لسأ: ٢٢] فهذه الآية اشتملت على أربع حالات:

الحالة الأولى: أن يدعوا الذين زعموهم من دون الله، وأن ينظروا هل يملكون مثقال ذرة في السماوات أو في الأرض ؟! والجواب: كما قال جل وعلا: ﴿ لَا يَمْلِكُونَ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ فِي ٱلسَّمَاوَاتِ وَلَا فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ فــانتفى عنهم الملك الاستقلالي، وهذه هي الحالة الأولى.

والثانية: في قوله: ﴿ وَمَا لَهُمْ فِيهِمَا مِن شِرَكِ ﴾ إذْ نفى – هنا - أيضاً: أن يكونوا شركاء لله في الملك، وفي تدبير السماوات والأرض، أو في مِلْك شيء منهما. فنفى أولاً أن يملكوا استقلالاً، ونفى ثانياً أن يملكوا شركة، ثم قال – عز وجل - بعدها: ﴿ وَمَا لَهُ مِنْ ظَهِيرٍ ﴾ والظهير: هو المعاون

والمؤازر، والوزير، وقوله تعالى: ﴿ وَمَا لَـهُ ﴾ أي: الله تعالى، و: ﴿ مِنْهُم ﴾ يعنى: من تلك الآلهة ، ماله من وزير ولا معاون ؛ لأنه قد يتبادر إلى ذهن بعض الناس أن ثمت من يعين الله على تدبير الأمور، وتصريف الشؤون، كالملائكة، أو الأنبياء؛ فيظنُّ أنه إذا توجه إلى أولئك بالدعاء وبالطلب، كان قد توجّه إلى من يعين الله ، فيعتقد أنه إذا طلب من الله فإن الله لن يردّه ؛ لأنه يمن يعين الله! وقد بنوا هذا الاعتقاد الفاسد على تشبيه الخالق- تعالى- بما يحصل من المخلوقين بعضهم لبعض ؛ فإن الملك في هذه الدنيا، أو الحاكم، أو الأمير، إذا كان له من يعينه، ومن يظاهره، وشَفَعَ هذا المُعين لأحد فإنه لا يَردُّ شفاعته ؛ لأنه يحتاجه ؛ فلأجل هذه الحاجة لا يرد الأمير، أو الملك، شفاعة من كان له ظهيرا، فلمَّا ظنَّ هؤلاء المشركون أن بعض تلك الآلهة معاونة لله - جل وعلا- نفي الله هذا الاعتقاد الجاهلي، وهذه هي الحالة الثالثة. ثم نَفَى أخيراً آخر اعتقاد، وهو: أن تلك الآلهة تملك الشفاعة، فقال -جل وعلا -: ﴿ وَلَا تَنفَعُ ٱلشَّفَاعَةُ عِندَهُ وَإِلَّا لِمَنْ أَذِنَ لَهُ حَتَّى إِذَا فُزَّعَ عَن قُلُوبِهِمْ قَالُواْ مَاذَا قَالَ رَبُّكُمْ قَالُواْ ٱلْحَقُّ وَهُوَ ٱلْعَلِي ٱلْكَبِيرُ ﴾ السبأ: ٢٣] فنفى- آخر ما نفى- الشفاعة، وأثبتها بشـرط فقـال: ﴿ وَلَا تَـنفَعُ ٱلشُّفَاعَةُ عِندَهُ ۚ إِلَّا لِمَنْ أَذِنَ لَـهُ ۚ ﴾، وهذه هي الحالة الرابعة .

إذن: فالآيات التي سبقت من أول الباب إلى هنا رتَّبها الإمام- رحمه الله- ترتيباً موضوعياً ؛ ووجه الاستدلال في الآية الأولى والثانية: أن الشفاعة ملك

لله، وليس لأحد شيء من الشفاعة . فإذا كان لا يملك فمن يشفع إذاً؟ وكيف يشفع؟ الجواب: يشفع بأن يُعطَى الشفاعة، ويُؤذَن له بها، ويُكرَم بها .

وسؤال آخر وهو: هل يشفع الشافع استقلالاً؟ وجوابه: أن الله تعالى نفى شفاعة الاستقلال، وأثبت الشفاعة بشرط، وهو: شرط الإذن والرضا.

إذا كان كذلك فمن الذي يُؤذن له؟ ومن الذي يُرضى له أن يشفع؟ ومن الذي يُرضى عنه أن يُشفّع فيه، هذه ثلاثة أسئلة جوابها في كلام شيخ الإسلام حيث قال المصنف- رحمه الله-:

قال أبو العباس: « نفى الله عما سواه كل ما يتعلق به المشركون، فنفى أن يكون لغيره ملك أو قسط منه، أو يكون عونا لله، ولم يبق إلا الشفاعة . فبيَّن أنها لا تنفع إلا لمن أذن له الرب، كما قال: ﴿ وَلا يَشُفَعُونَ إِلاَّ لِمَنِ ٱرْتَضَىٰ ﴾ الأنساء: ٢٨ افهذه الشفاعة التي يظنها المشركون هي منتفية يوم القيامة كما نفاها المشران .. » ومعنى قول أبي العباس: «منتفية يوم القيامة »: يعني عن جميع الخلق، إلا لمن أثبت الله - جل وعلا - له الاستحقاق، أو أن يكون نائلاً تلك الشفاعة ، يعني: الأصل أنْ لا شفاعة إلا لمن رضي الله قوله أو أذن له - جل وعلا - .

ثم قال أبو العباس ابن تيمية - رحمه الله -: « .. كما نفاها القرآن، وأخبر النبي الله الله عنائي فيسجد لربه، ويحمده »: قول الشيخ - رحمه الله - » فهذه الشفاعة التي يظنها المشركون هي منتفية يوم القيامة ، كما نفاها القرآن «: يعني: منتفية بدون شروط ؛ لأن المشركين

يعتقدون أنها تحصل بدون إذن من الله ولا رضا؛ لأن الشافع عندهم يملك الشفاعة، ولكن حقيقتها: أنها لا تحصل إلا بالشرط المذكور في الكتاب والسنة.

ثم قال أبو العباس— رحمه الله -: « .. يأتي فيسجد ثربه ويحمده - لا يبدأ بالشفاعة أولا - ثم يقال له: ارفع رأسك، وقبل يسمع، وسبل تعط، واشفع تشفع» .

وقال له أبو هريرة: من أسعد الناس بشفاعتك؟ قال: « من قال: لا إله إلا الله خالصا من قلبه »(۱): فالدليل الأول وهو من السنة فيه أن النبي الله خالصا من قلبه »(۱): فالدليل الأول وهو من السنة فيه أن النبي الله وهو سيد ولد آدم لا يشفع حتى يؤذن له كما في قوله: « يا محمد ارفع رأسك، وقل يسمع، وسل تعط، واشفع تشفع »(۱) فهذا في دليل الإذن. لكن من الذي يؤذن له؟ الجواب: يؤذن للنبي عليه الصلاة والسلام، ويؤذن للرسل فلا يبتدئون بالشفاعة من أنفسهم وإنما يستأذنون في الشفاعة فيؤذن لهم، لأنهم لا يملكونها، وإنما الذي يملكها إنما هو الله سبحانه وتعالى -.

فإذا قيل: فمن الذي يؤذن في الشفاعة فيه؟ ومن الذي يرضى عنه في الشفاعة؟ فالجواب: جاء في الحديث الآخر؛ حيث قال أبو هريرة للنبي الشفاعة؟ فالجواب: همن أسعد الناس بشفاعتك؟ قال: «من قال: لا إله إلا الله، خالصا من قلبه» (٣) فهذا الذي يرضى عنه، فيشفع فيه، بعد إذن الله حل وعلا

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (١٩٤) مطولا.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٩٩).

<sup>(</sup>٣) تقدم.

فالمخصوصون بنيل الشفاعة هم: أصحاب الإخلاص من أهل التوحيد، فتبين أن تلك الشفاعة منتفية عن أهل الشرك.

ثم قال أبو العباس ابن تيمية: « فتلك الشفاعة لأهل الإخلاص بإذن الله ولا تكون لمن أشرك بالله »: ومعنى هذا: أن من توجّه إلى الموتى، أيّا كانوا: - رسلاً، أم أنبياء، أو صالحين أو كالصالحين - لطلب الشفاعة منهم فإنه مشرك؛ لأنه توجّه بالدعاء لغير الله، وأولئك لا يملكون الشفاعة، وإنما يشفعون بعد الإذن والرضا، والرضا يكون عن أهل التوحيد، وأهل التوحيد هم الذين لا يسألون الشفاعة أحداً من الموتى.

فكل من سأل ميتاً الشفاعة: فقد حَرَم نفسه الشفاعة ؛ لأنه أشرك بالله-جل وعلا- والشفاعة المثبتة ، إنما هي لأهل الإخلاص ، ليس لأهل الشرك فيها نصيب .

« وحقيقته »: يعنى حقيقة الشفاعة .

ثم قال ابن تيمية - رحمه الله - موضّعاً حقيقة الشفاعة: «وحقيقته: أن الله سبحانه هو الذي يتفضل على أهل الإخلاص، فيغضر لهم بواسطة دعاء مَنْ أذن له أن يشفع ليكرمه، وينال المقام المحمود » فهذا الكلام في مقام بيان حقيقة الشفاعة فإننا قد ذكرنا أن الله نفى أن يملك أحدّ الشفاعة، وأنها خاصة به - عز وجل - كما قال سبحانه: ﴿ قُل لِلّهِ الشّفاعة جَمِيعًا ﴾ [الزمر: ٤٤] و اللام في قوله: ﴿ لِلّهِ ﴾ لام الملك، يعني: الذي يملك الشفاعة هو الله - جل وعلا -، وقال ﴿ لَيْسَ لَهُممِّن دُونِهِ

وَلِيُّ وَلَا شَفِيعٌ ﴾ [الأنعام: ٥١] فإن الشفاعة إنما هي لله تبارك وتعالى، وجاءت الأدلة بنفي الشفاعة عن المشركين، وأن الشفاعة النافعة: إنما هي لأهل الإخلاص، بشرطين: الإذن، والرضا.

إذا تقرر ذلك: فما حقيقة الشفاعة؟ يعني: ما حقيقة حصولها، وكيف تحصل؟ الجواب في كلام شيخ الإسلام ابن تيمية في قوله: «حقيقته: أن الله سبحانه هو الذي يتفضل على أهل الإخلاص » يعنى: أن الذين شُفِعَ لهم، إنما ذلك بتفضّل الله- جل وعلا- عليهم، وهم أهل الإخلاص؛ حيث جاء في حديث أبي هريرة قوله عليه الصلاة والسلام: «أسعد الناس بشفاعتي من قال: لا إله إلا الله خالصاً من قلبه » أو قال: « خالصاً من قلبه ونفسه » فأهل الإخلاص هم الذين يكرمهم الله بالشفاعة ، فالمتفضل بالشفاعة هو الله- جل وعلا -، فإذا ثبت ذلك: انقطع القلب من التعلق بغير الله في طلب الشفاعة، لأن الذين توجهوا إلى المعبودات المختلفة كالأولياء، والصالحين، والملائكة، وغيرهم: إنّما توجُّهوا إليهم رجاء الشفاعة ، كما قال- جل وعلا- عنهم: ﴿ وَيَـقُولُونَ هَـتَؤُلآءِ شُفَعَـرَؤُنَا عِندَ ٱللَّهَ ﴾ [يونس:١٨] فإذا بطل أن تكون لهم الشفاعة وثبت أنَّ المتفضل بالشفاعة هو الله -جل وعلا-، فإن الله- جل جلاله- إنما يتفضل بها على أهل الإخلاص، فيغفر لهم أي: بواسطة من دعا، بواسطة دعاء الذي أذِنَ له أن يشفع.

وها هنا سؤال: لِم لم يتفضل الله عليهم بأن يغفر لهم بدون واسطة الشفاعة؟ والجواب عن ذلك ما ذكره شيخ الإسلام ابن تيمية هنا بقوله:

«ليكرمه»، أي: إظهاراً لفضل الشافع، وإكرام الله-تعالى-له في ذلك المقام، فإن من المعلوم -: أن الشافع- الذي قُبلت شفاعته- ليس في المقام مثل المشفوع له؛ فالله- جل وعلا- يُظهِر إكرامه لمن أذن له أن يشفع، ويُظهِر رحمته بالشافع؛ فقد تكون للشافع قرابة، أو أحباب يريد أن يشفع لهم، ولذلك: فإنَّ الشفاعة يوم القيامة لأهل الكبائر: ليست خاصة بالنبي شفى، بل يشفع- أيضاً- الأنبياء، والملائكة، والصالحون. فهذه شفاعات مختلفة في أهل الكبائر جعلها الله إكراماً للشافع، ورحمة به، وأيضاً: رحمة بالمشفوع له، وإظهاراً لفضل الله- جل وعلا- على الشافع، والمشفوع له.

فالحاصل: أن حقيقة الشفاعة تكون بتفضّل الله تعالى على المأذون له بالشفاعة ليشفع وإكرامه بذلك، ثم تفضّله على المشفوع له ورحمته بقبول الشفاعة فيه. وهذا كلّه دال له كان له قلب على عظم الله جل وعلاوتفرده بالملك، وتفرده بتدبير الأمر وأنه سبحانه الذي يجير ولا يجار عليه، وهو الذي له الشفاعة كلها، وهو الذي له ملك الأمر كله ؛ ليس لأحد منه شيء، وإنما يُظهر سبحانه فضله، وإحسانه، ورحمته، وكرمه: لتتعلّق به القلوب ؛ فبطل إذاً أن يكون ثم تعلق للقلب بغير الله جل وعلا لأجل الشفاعة . وبطل أيضاً صنيع الذين تعلقوا بالأولياء، أو تعلقوا بالصالحين، أو بالأنبياء، أو بالملائكة لأجل الشفاعة، فإذا تبين حَدُّ الشفاعة، وحقيقتها، وأنها مَحْضُ فضل من الله سبحانه وتعالى وإكرام ، أوجب ذلك تعلق القلوب به سبحانه في طلب الشفاعة، ورجائها ؛ فالله تعالى هو المتفضل بها على الحقيقة، والعباد مُكرَمُون بها، لا يبتدئون بالقول، ولا يسبقون بالقول، وإنها يجلون، ويخافون، ويثنون على الله، ويحمدون، حتى يؤذن لهم بالشفاعة .

ثم قال شيخ الإسلام ابن تيمية: « فالشفاعة التي نفاها القرآن ما كان فيها شرك » أي: مثل ما في قوله - جل وعلا -: ﴿ لَيْسَ لَهُم مِّن دُونِهِ وَلَي وَلاَ شَفِيعٌ ﴾ آلأنعام: ١٥١ فهذه شفاعة منفية ، وهي الشفاعة التي فيها شرك ، وكذلك: فإن المشركين لا يشفعون ؛ فالشفاعة في حقهم منفية ؛ لأنهم لم يُرضَ عنهم . فالشفاعة التي فيها شرك من جهة الطلب ، أو من جهة من سئلت له ، بأن كان مشركا ، فإنها منفية عن هؤلاء بل ، لا تنفعهم . فثبت بذلك أن المستحقين للشفاعة هم الذين أنعم الله عليهم بالإخلاص ، ووفقهم لتعظيمه ، وتعلقت قلوبهم به وحده دون ما سواه ، بخلاف الذين حُرموها من المشركين بالله الشرك الأكبر ، فلا نصيب لهم منها ؛ لأن الشفاعة فضل من الله لأهل الإخلاص .

وأمّا الشفاعة المثبتة فهي التي أثبتت بشرط الإذن، والرضا. قال شيخ الإسلام- بعد ذلك -: « ولهذا أثبت الشفاعة بإذنه في مواضع ». وهذه هي الشفاعة المثبتة « أثبتها بإذنه في مواضع »: أي بشرط الإذن، والإذن: إمّا إذن كوني، وإمّا إذن شرعي ؛ فالمأذون له بالشفاعة لا يمكن أن تحصل منه الشفاعة ، إلا أن يأذن الله له كوناً بأن يشفع ، فإذا منعه الله كوناً أن يشفع لم تحصل منه الشفاعة ولا تحرّكت بها لسانه .

ومعنى الإذن في باب الشفاعة: بأن تكون خالصة وخالية من الشرك، وأن يكون المشفوع له ليس من أهل الشرك. ويُخص من ذلك أبو طالب، حيث يشفع له النبي عليه الصلاة والسلام في تخفيف العذاب عنه، فهي شفاعة

ليست في الانتفاع بالإخراج من النار، إنما هي في تخفيف العذاب، خاصة بالنبي عليه الصلاة والسلام بما أوحى الله - جل وعلا - إليه، وأذن له بذلك.

ثم قال شيخ الإسلام ابن تيمية - رحمه الله - في آخر كلامه: « وقد بين النبي أنها لا تكون إلا لأهل التوحيد والإخلاص »: وهذه هي الشفاعة المثبتة بشرط الرضا. فتبين بهذا الباب أن الشفاعة التي تعلقت بها قلوب أولئك الخرافين، المشركين باطلة، وأن قولهم: ﴿ هَمَّوُّلآ عِ شُفَعَوُّنَا عِندَ اللهِ فَي المُوسِ ثَم إنَّ طَلَبها وسؤالها من غير الله تعالى مؤذنٌ بحرمانهم إياها، ماداموا طلبوها من غير الله، ووقعوا في الشرك الصريح.

وخلاصة الباب: أن تعلَّق أولئك بالشفاعة عاد عليهم بعكس ما أرادوا، فإنهم لما تعلقوا بالشفاعة حُرِمُوها؛ لأنهم تعلقوا بشيء لم يأذن الله - جل وعلا - به شرعاً؛ حيث استخدموا الشفاعات الشركية، وتوجَّهوا إلى غير الله، وتعلقت قلوبهم بهذا الغير.



# « باب قول الله تعالى: ﴿ إِنَّكَ لَا تَهْدِع مَنْ أَحْبَبْتَ وَلَكِنَّ ٱللَّهُ يَهْدِى مَن يَشَآءُ ﴾ » [القصص: ٥٦]

وفي الصحيح عن ابن المسيب عن أبيه قال: لما حضرت أبا طالب الوفاة، جاءه رسول الله فلله ، وعنده عبد الله بن أبي أمية وأبو جهل، فقال له رسول الله فله: «يا عم، قل: لا إله إلا الله، كلمة أحاج لك بها عند الله «، فقالا له: أترغب عن ملة عبد المطلب؟ فأعاد عليه النبي فأعادا، فكان آخر ما قال: هو على ملة عبد المطلب، وأبى أن يقول: لا إله إلا الله، فقال النبي فله: « لأستغفرن لك، ما لم أنه عنك » فأنزل الله عزوجل -: ﴿ مَا كَانَ لِلنّبِي وَالّذِينَ وَالّذِينَ عَامَنُوا أَوْلِي قَرّبَىٰ ﴾ التوسية: ١١٣]. وأنزل الله تبارك وتعالى - في أبي طالب: ﴿ إِنّك لَا تَهْدِى مَنْ يَشَاءً ﴾ النصص: ١٦٥].

#### فيه مسائل:

الأولى: تفسير (إنك لا تهدي من أحببت ولكن الله يهدي من يشاء).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري(١٣٦٠) و(٣٨٨٤) و(٢٧٥١) و(٤٧٧٢)، ومسلم (٢٤).

الثانية: تفسير قوله: (ما كان للنبي والذين آمنوا أن يستغفروا للمشركين ولو كانوا أولى قربى من بعد ما تبين لهم أنهم أصحاب الجحيم).

الثالثة:- وهي المسألة الكبرى- تفسير قوله: "قل لا إله إلا الله"، بخلاف ما عليه من يدَّعِي العلم.

الرابعة: أن أبا جهل ومن معه يعرفون مراد -النبي صلى الله عليه وسلم-إذا قال للرجل: "قل لا إله إلا الله"؛ فَقبَّح الله من أبو جهلٍ أعلم منه بأصل الإسلام.

الخامسة: جِدّه- صلى الله عليه وسلم- ومبالغته في إسلام عمه.

السادسة: الرد على من زعم إسلام عبدالمطلب وأسلافه.

السابعة: كونه صلى الله عليه وسلم استغضر له فلم يُغضر له، بـل نُهي عـن ذلك.

الثامنة: مضرة أصحاب السوء على الإنسان.

التاسعة: مضرة تعظيم الأسلاف والأكابر.

العاشرة: استدلال الجاهلية بذلك.

الحادية عشرة: الشاهد لكون الأعمال بالخواتيم؛ لأنه لو قالها لنفعته.

الثانية عشرة: التأمل في كبر هذه الشبهة في قلوب الضالين؛ لأن في القصية أنهم لم يجادلوه إلا بها؛ مع مبالغته صلى الله عليه وسلم وتكريره. فلأجل عظمتها ووضوحها عندهم اقتصروا عليها.

#### الشرح:

مناسبة هذا الباب لكتاب التوحيد:

أن الهداية من أعز المطالب، وأعظم ما تعلق به المتعلقون بغير الله؛ أن يحصل لهم النفع الدنيوي والأخروي من الذين توجهوا إليهم، واستشفعوا

بهم . ولما كان النبي الله وهو أفضل الخلق ، وسيد ولد آدم - قد نفى الله عنه أن يملك الهداية - وهي نوع من أنواع المنافع - دل ذلك على أنه عليه الصلاة والسلام ، ليس له من الأمر شيء ، كما جاء فيما سبق في باب قول الله تعالى: ﴿ أَيُ شُرِ كُونَ مَا لاَ يَخْلُقُ شَيْئًا وَهُمْ يُخْلَقُونَ ﴾ [الانعام: ١٩١] في سبب نزول قول الله تعالى ﴿ لَيْسَ لَكَ مِنَ ٱلْأَمْرِ شَيْءٌ ﴾ [آل عمران: ١٦٨] . فإذا كان النبي عليه الصلاة والسلام ليس له من الأمر شيء ، ولا يستطيع أن ينفع قرابته ، كما جاء في قوله: ﴿ يا فاطمة بنت محمد سليني من مالي ما شئت ، لا أغني عنك من الله شيئاً ﴾ (١) أقولُ: إذا كان هذا في حق المصطفى الله أو أنه لا يغني من الله - جل وعلا - عن أحبابه شيئاً ، وعن أقاربه شيئاً ولا يملك شيئاً من الأمر ، و ليست بيده هداية التوفيق ، فإنه أن ينتفي ذلك ، وما دونه ، عن غير النبي من من باب أولى .

فبطل- إذاً- كل تعلق للمشركين- من هذه الأمة- بغير الله- جل وعلا- ؛ لأن كل مَنْ تعلقوا به هو دون النبي عليه الصلاة والسلام بالإجماع، فإذا كانت هذه حال النبي عليه الصلاة والسلام وقد نفى الله عنه ملك هذه الأمور، فإن نَفْى ذلك عن غيره من باب أولى.

قال هنا: «باب قول الله تعالى ﴿ إِنَّكَ لَا تَهَدِئ مَنْ أَحْبَبْتَ ﴾ »: (لا) هنا نافية ، وقوله « تهدي » الهداية المنفية هنا: هي هداية التوفيق ، والإلهام الخاص ، والإعانة الخاصة ، وهي التي يسميها العلماء: هداية التوفيق

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري(٤٧٧٠) ومسلم(٢٠٨).

والإلهام، ومعناها: أن الله - جل وعلا - يجعل في قلب العبد من الإعانة الخاصة على قبول الهدى، ما لا يجعله لغيره. فالتوفيق إعانة خاصة لمن أراد الله توفيقه ؛ بحيث يقبل الهدى ويسعى فيه. فَجَعْلُ هذا في القلوب ليس إلى النبي على ؛ إذ القلوب بيد الله يقلبها كيف يشاء، حتى إنَّ أحبَّ الناس إليه - عليه الصلاة والسلام - أن يجعله مسلماً مهتدياً، وقد كان أبو طالب مَنْ أنفع قرابة النبي - عليه المهدية ومع ذلك لم يستطع أن يهديه هداية توفيق. فالمنفى هنا في قوله: [تهدي] هي هداية التوفيق.

والنوع الثاني من الهداية المتعلقة بالمكلف هي: هداية الدلالة والإرشاد، وهذه ثابتة للنبي الله بخصوصه، ولكل داع إلى الله، ولكل نبي ورسول، قال جل وعلا -: ﴿ إِنَّمَا أَنتَ مُنذِرً وَلِكُلِّ قَوْمٍ هَادٍ ﴾ [الرعد: ٧] وقال حبل وعلا - في نبيه عليه الصلاة والسلام: ﴿ وَإِنَّكُ لَتَهَدِى إِلَىٰ صِرَاطِ مُسْتَقِيمٍ ﴿ صَرَاطِ الله ﴾ [الشورى: ٥٢ - ٥٥] ومعنى [لتهدي ] أي: لتدل وترشد إلى صراط مستقيم بأبلغ أنواع الدلالة، وأبلغ أنواع الإرشاد، المؤيّدين بالمعجزات والبراهين الدالة على صدق ذلك الهادي، وصدق ذلك المرشد.

فالهداية المنتفية - إذاً - هي: هداية التوفيق، وهذا يعني: أن النفع، وطلب النفع في هذه المطالب المهمة يجب أن يكون من الله - جل وعلا -، ومحمد - عليه الصلاة والسلام - مع عظم شأنه عند ربه، وعظم مقامه عند ربه، وأنه سيد ولد آدم، وأفضل الخلق عليه الصلاة والسلام، وأشرف الأنبياء والمرسلين -: إلا أنه لا يملك من الأمر شيئًا عليه الصلاة والسلام -.

فَبَطلَ- إذاً- تعلق القلوب في المطالب المهمة- كالهداية ، والمغفرة ، وطلب الرضوان ، وطلب دفع الشرور ، وفي جلب الخيرات - إلا بالله - جل وعلا فإنه هو الذي يجب أن تتعلق القلوب به - جل وعلا - خضوعاً ، وإنابة ، ورغباً ، ورهباً ، وإقبالاً عليه ، وإعراضاً عما سواه - سبحانه وتعالى - .

قوله: ((في الصّحيح عن ابن المسيّبِ عن أبيه قال: لما حضرت أبا طالب الوفاة جاءه رسول الله في وعنده عبد الله بن أبي أمية وأبو جهل، فقال له رسول الله في : «يا عم، قل: لا إله إلا الله، كلمة أحاج لك بها عند الله »، فقالا له: أترغب عن ملة عبد المطلب؟ فأعاد عليه النبي في فأعادا، فكان آخر ما قال: هو على ملة عبد المطلب، وأبـى أن يقول: لا إله إلا الله)).

في هذا القدر من الحديث فائدة، وهي: أن هذه الكلمة (لا إله إلا الله) ليست كلمة مجرَّدة عن المعنى، تنفع من قالها، ولو لم يُقرَّ بمعناها. والعرب كانوا- لصلابتهم، وعزتهم، ورجولتهم، ومعرفتهم بما يقولون إذا تكلموا، أو خوطبوا بكلام، يعون كل حرف، وكل كلمة خوطبوا بها، أو نطقوا بها؛ ولذلك لما قيل لهم: قولوا لا إله إلا الله مع أنها كلمة يسيرة أبوا؛ لأنهم يعلمون أن هذه الكلمة معناها: إبطال إلهة من سوى الله جل وعلا- ولهذا قال- جل وعلا-: ﴿ إِنَّهُمْ كَانُواْ إِذَا قِيلَ لَهُمْ لاَ إِللهَ إِلَّا اللهُ إِلَّا اللهُ إِلَا الله عِلْ اللهُ إِلَى الله إلا الله عَلَى الله عَل

قول الله - جل وعلا - مخبراً عن قولهم في أول سورة (ص): ﴿ أَجَعَلَ ٱلْآ لِهَ وَ لِلهَ الله الله الله الله الله وهذا هو الذي حصل الله أي طالب لما قال له النبي هذا «قل: لا إله إلا الله ، كلمة أحاج لك بها عند الله » . فلو كانت كلمة مجردة من المعنى عندهم ، أو يمكن أن يقولها المرء دون اعتقاد ما فيها ، ورضى بما فيها ويقين وانتفاء الريب: لقالها ، ولكن ليس هذا هو المقصود من قول ( لا إله إلا الله ) بل المقصود هو قولها مع تمام اليقين بها ، وانتفاء الريب، والعلم ، والمحبة ، إلى آخر الشروط المعروفة .

وقوله في الحديث: فقالا له: « أترغب عن ملة عبد المطلب »: هذا فيه - والعياذ بالله- ضرر جليس السوء على المجالس له .

وقوله: « فكان آخر ما قال: هو على ملة عبد المطلب، وأبى أن يقول: لا إله إلا الله، فقال النبي على : « لأستغفرن لك، ما لم أنه عنك »: وهذا موطن الشاهد من هذا الحديث. ومناسبة هذا الحديث لهذا الباب أن النبي قال: «لأستغفرن لك » واللام في قوله: " لأستغفرن " هي التي تقع في جواب القسم؛ فثم قسم مقدّر، تقديره: والله لأستغفرن لك . فالاستغفار حصل من النبي الله العمّه، ولكن: هل نفع استغفار النبي الله له ؟؟ لم ينفعه ذلك .

وطلب الشفاعة والاستشفاع هو: من جنس طلب المغفرة، فالاستغفار: طلب المغفرة، والشفاعة قد يكون منها طلب المغفرة، ولكن لم يقبل الله تعالى من النبي على شفاعته لعمّه؛ لأن المطلوب له كان مشركاً، والاستغفار والشغاعة لا تنفعان أهل الشرك، والنبي الله الملك أن ينفع مشركاً بالشفاعة

له بمغفرة ذنوبه، أو أن ينفع أحداً ممن توجّه إليه بدعوةٍ، أو استغاثةٍ، أو استغاثةٍ لإزالة ما به من كربات. أو جلب الخيرات له؛ لهذا قال: « لأستغفرن لك ما لم أن قائد عنك » فأنزل الله عن وجل -: ﴿ مَا كَانَ لِلنَّبِيّ لِلنَّبِيّ وَالَّذِينَ وَلَوْ كَانُواْ أَنْ يَسْتَغْفِرُواْ لِلْمُشْرِكِينَ وَلَوْ كَانُواْ أُولِي قُرّبَىٰ وَالَّذِينَ وَلَوْ كَانُواْ أُولِي قُرّبَىٰ مِن بَعْدِ مَا تَبَيّنَ لَهُمْ أَنَّهُمْ أَصْحَابُ ٱلْجَحِيمِ ﴾ [التوبة: ١١٣]، وهذا ظاهر في المقام: أن الله - جل وعلا - نهى النبي الله أن يستغفر للمشركين.

فائدة: كلمة (ما كان) في الكتاب والسنة تأتي على استعمالين:

الاستعمال الأول: النهي .

والاستعمال الثاني: النفي .

فالنهي: مثل هذه الآية، وهي قوله: ﴿ مَا كَانَ لِلنَّبِيِّ وَٱلَّذِينَ السَّعْفَارِ وَاللَّهِ عَنِ الاستغفار السَّعْفَار اللَّهِ اللَّهُ فَرُواْ لِلْمُشْرِكِينَ ﴾ [التوبة: ١٢٢]، فهذا نهي عن الاستغفار لهم، وكذلك قوله: ﴿ وَمَا كَانَ ٱلْمُؤْمِنُونَ لِيَنفِرُواْ كَآفَّةً ﴾، والنفي كقوله: ﴿ وَمَا كُنَّا مُهْلِكِي ٱلْقُرَىٰ إِلاَّ وَأَهْلُهَا ظَلِمُونَ ﴾ [القصص: ٥٩] ونحو ذلك من الآيات.

فإذا عرفنا أن كلمة (ما كان) تأتي في القرآن على هذين المعنيين، فالمراد بها هنا النهي، أي: النهي عن الاستغفار لأحد من المشركين. فإذا كان الله عز وجل نهى الرسل، والأنبياء، والأولياء، وغيرهم من أهل الصلاح

- في حال حياتهم - عن الاستغفار لهؤلاء المشركين، فهذا يدلُّ: أنه لو فُرِضَ أنهم يقدرون على الاستغفار في حال حياتهم البرزخية: فإنهم لن يستغفروا للمشركين، ولن يسألوا الله لمن توجَّه إليهم - حال موتهم - لطلب الاستشفاع، أو لطلب الإغاثة، أو غيرها من العبادات، وأنواع التوجهات. والله أعلم.

قال: وأنزل الله في أبي طالب: ﴿ إِنَّكَ لَا تَهَدِي مَنْ أَحْبَبْتَ وَلَكِنَّ اللَّهَ يَهَدِي مَنْ أَحْبَبْتَ وَلَكِنَّ اللَّهَ يَهَدِي مَن يَشَآءً ﴾ [القصص:٥٦].



# « باب ما جاء أن سبب كفر بني آدم وتركهم دينهم هو الغلو في الصالحين »

وَقَوْلُ اللَّهِ تَعَالَى: ﴿ يَنَأَهْ لَ ٱلْحِتَابِ لَا تَغْلُواْ فِي دِينِكُمْ وَلَا تَقُولُواْ عَلَى اللَّهِ إِلَّا ٱلْحَقَّ ﴾ [النساء: ١٧١].

وفي الصحيح عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: في قول الله تعالى: ﴿ وَقَالُواْ لَا تَذَرُنَ عَالِهَ تَعَالَى: وَقَالُواْ لَا تَذَرُنَ وَدَّا وَلَا سُوَاعًا وَلَا يَغُوثَ وَيَعُوقَ وَنَسْرًا ﴾ لنوح: ٢٣].

قال: هذه أسماء رجال صالحين من قوم نوح، فلما هلكوا أوحى الشيطان إلى قومهم: أن انصبوا إلى مجالسهم التي كانوا يجلسون فيها أنصاباً، وسموها بأسمائهم، ففعلوا، فلم تُعبَد، حتى إذا هلك أولئك، ونسي العلم عبدت .(١)

وقال ابن القيم: قال غير واحد من السلف: لما ماتوا عكفوا على قبورهم، ثم صوروا تماثيلهم، ثم طال عليهم الأمد، فعبدوهم. (٢)

وعن عمر أن رسول الله ﷺ قال: « لا تطروني كما أطرت النصارى ابن مريم إنما أنا عبد، فقولوا: عبد الله ورسوله » أخرجاه .(٣)

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٤٩٢٠).

<sup>(</sup>٢) إغاثة اللهفان. ط دار ابن زيدون ٥٥٢-٢٢٣.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري(٣٤٤٥)(٦٨٣٠) ومسلم(١٦٩١).

وقال: قال رسول الله ﷺ : «إياكم والغلو فإنما أهلك من كان قبلكم الغلو» (١) ولمسلم: عن ابن مسعود أن رسول الله ﷺ قال: « هلك المتنطعون » . قالها ثلاثاً . (٢)

#### فيه مسائل:

الأولى: أن من فهم هذا الباب وبابين بعده؛ تبين له غربة الإسلام، ورأى من قدرة الله وتقليبه للقلوب العجب.

الثانية: معرفة أول شرك حدث في الأرض أنه بشبهة الصالحين.

الثالثة: أول شيء غُيِّر به دين الأنبياء، وما سبب ذلك ، مع معرفة أن الله أرسلهم.

الرابعة: قَبُول البدع، مع كون الشرائع والفطر تردها.

الخامسة: أن سبب ذلك كله: مزج الحق بالباطل، فالأول محبة الصالحين. والثاني: فِعلُ أناسٍ من أهل العلم شيئاً، أرادوا به خيراً، فظن من بعدهم أنهم أرادوا به غيره.

السادسة: تفسير الآية التي في سورة نوح.

السابعة: جِبِلَّة الآدمي في كون الحق ينقص في قلبه والباطل يزيد.

الثامنة: فيه شاهد لما نُقل عن السلف، أن البدع سبب الكفر.

التاسعة: معرفة الشيطان بما تؤول إليه البدعة، ولو حَسُن قصدُ الفاعل. العاشرة: معرفة القاعدة الكلية، وهي النهي عن الغلو ومعرفة ما يؤول إليه.

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد ٢١٥/١ و ٣٤٧ وابن ماجة (٣٠٦٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (٢٦٧٠).

الحادية عشرة: مضرة العكوف على القبر لأجل عمل صالح.

الثانية عشرة: معرفة النهي عن التماثيل، والحكمة في إزالتها.

الثالثة عشرة: معرفة شأن هذه القصة، وشِدة الحاجة إليها مع الغفلة عنها.

الرابعة عشرة: وهي أعجب وأعجب: قراءتهم إياها في كتب التفسير والحديث، ومعرفتهم بمعنى الكلام، وكون الله حال بينهم وبين قلوبهم، حتى اعتقدوا أن فعل قوم نوح أفضل العبادات ؛ فاعتقدوا أن ما نهى الله ورسوله عنه، فهو الكفر المبيح للدم والمال.

الخامسة عشرة: التصريح بأنهم لم يريدوا إلا الشفاعة.

السادسة عشرة: ظنهم أن العلماء الذين صَوَّروا الصور، أرادوا ذلك.

السابعة عشرة: البيان العظيم في قوله: "لا تطروني كما أطُرِت النصاري إبن مريم" فصلوات الله وسلامه على من بلَّغ البلاغ المبين.

الثامنة عشرة: نصيحته إيانا بهلاك المتنطعين.

التاسعة عشرة: التصريح بأنها لم تُعبد حتى نُسي العلم؛ ففيها بيان معرفة قدر وجوده، ومضرة فقده.

العشرون: أن سبب فقد العلم: موتُ العلماء.

### الشرح:

بيّن الشيخ- رحمه الله- فيما سبق من الأبواب أصولاً عظيمة ، وأقام البراهين على التوحيد، وبين ما يتعلق به المشركون، وأبطل أصول اعتقادهم بالشريك، أو الظهير، أو الشفيع، ونحو ذلك.

فإذا كان التوحيد ظاهراً، والأدلة عليه من النصوص بيّنة، فكيف- إذاً- دخل الشرك؟ وكيف وقع الناس فيه، والأدلة على انتفائه، وبطلانه، وعدم

جوازه ظاهرة ؟! مع أَنَّ الرُّسُلَ جميعا بعثوا، لِيُعْبَدَ اللهُ وَحْدَهُ دُونَ مَا سِواه ، كما قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَّسُولًا أَنِ اَعْبُدُواْ اللّهَ وَالْجَتَنِبُواْ الطَّغُوتَ فَمِنْهُم مَّنْ هَدَى اللهُ وَمِنْهُم مَّنْ حَقَّتَ عَلَيْهِ الضَّلَالَةُ ﴾ والمخوات في الله والمنافقة والله بظهور ووضوح على وجوب السافة والله بظهور ووضوح على وجوب الحقاق عبادة الله وحده ، وعلى إبطال عبادة كل من سوى الله - جل جلاله وتقدست أسماؤه - فما سبب وقوع الشرك - إذا - ؟! وكيف وقعت فيه الأمم؟ وللأجوبة على هذه الأسئلة أورد الشيخ - رحمه الله - هذا الباب وما بعده ؛ ليبين أن سَبَبَ الشَّرُكِ ، وسَبِ الكَفَر هُوَ: الغُلُو ُ الذي نهى الله - جل فأحد أسباب وقوع المراب وقوع الأمم السابقة ، وعلا - عنه ، ونهى عنه رسوله على أن سواء في هذه الأمة أو في الأمم السابقة ، فأحد أسباب وقوع الكفر والشرك هو: الغلو في الصالحين ، بل هو سببهما الأعظم .

قال هنا: « باب ما جاء أن سبب كفر بني آدم وتركهم دينهم هو الغلو في الصالحين » هذا ذكر للأسباب، بعد ذكر الأصول والعقائد.

« هُوْ الغُلُوْ في الصَّالِخِينَ »: الغلو: مأخوذ من غلا في الشيء، يغلو، غلوا: إذا جاوز به حده، وقد جاء في الحديث أن النبي الله المرمى الجمرات بحصيات، قال: « بمثل هذه فارموا وإياكم والغلو »(١) يعني: لا تجاوزوا الحد

<sup>(</sup>١) رواه أحمد في المسند(١/ ٢١٥ - ٣٤٧) والنسائي(٥/ ٢٦٨) ابن ماجة(٦٤ . ٣) وصححه الذهبي والنووي وابن تيمية في الاقتضاء ص١٠٦.

حتى في حجم تلك الحصاة، ومقدارها؛ ولذلك أرشدهم إلى الحجم الذي ينبغي أن تكون عليه بقوله: « بمثل هذه فارموا » فإذا جاوز في المثلية، بأن رمى بكبيرة: فإنه قد غلا، يعني: جاوز الحد الذي حُدَّله في ذلك، فالغلو – إذاً - هو: مجاوزة الحد.

والمقصود بـ الغلو في الصالحين » الذي هو سبب كفر بني آدم، وتركهم، دينهم الذي أمروا به:أنهم تجاوزوا الحَدَّ الوَاجِبَ في تعظيمهم حتى آل بهم الأمر إلى الشرك.

وقوله: «الصالحون»: يشمل كل من قام به هذا الوصف، من الأنبياء، والرسل، والأولياء، من أيِّ أمةٍ كانوا.

وأصل كلمة (الصالحين) أنها جمع (الصالح). والصالح: هو اسم من قام به الصلاح، والصلاح في الكتاب والسنة تارة يكون بمعنى نفي الفساد أي: ما يقابل الفساد، وتارة يكون بمعنى ما يقابل السيئات، فيُقال صالح بمعنى ليس بذي فساد، ويقال أيضاً صالح بمعنى: ليس بسييء.

والصالحون هنا المراد بهم: أهل الصلاح يعني: أهل الطاعة والإخلاص لله - جل وعلا - الذين اجتنبوا الفساد واجتنبوا السيئات، وهم الذين اشتركوا في فعل الطاعات وترك المحرمات، أو كانوا من السابقين بالخيرات، فاسم الصالح يقع شرعاً على المقتصد، وعلى السّابق بالخيرات؛ فالمقتصد صالح، والسابق بالخيرات، صالح، وكلّ درجات عند الله - جل وعلا - .

« والغلو في الصالحين » يعني: مجاوزة الحد فيهم، لكن ما الحد الذي أذِنَ به الشرع في حقِّ الصالحين، حتى نعلم متى يكون تعظيمهم مجاوزةً للحدّ المعلوم؟ الجواب: أنهم إذا كانوا من الرسل: فبالأخذ بشرائعهم، واتباعهم،

والاقتداء بهم، مع المحبة، والاحترام، والموالاة، والنصرة، وغير ذلك من المعاني الداخلة في الحدِّ المأذون به في حقهم . أما الغلو فيهم فهو مجاوزة ذلك الحد، وهو بَحرٌ لا ساحل له، فَمِمَا حَصَلَ من الغُلُوُّ فيهم أنهم جُعلَت فيهم خصائص الإلهية كما ادّعاه مَنْ ادّعاه في حقِّ نبينا - الله علم سر اللوح والقلم، وأنه من جوده الدنيا وضرَّتها كما قاله البوصيري في قصيدته المشهورة، المسمَّاة بـ (البُرْدة):

فإن من جودك الدنيا وضرتها ومن علومك علم اللوح والقلم

ومن المعلوم: أن هذا لا يليق إلا بالله، فهذا من الغلو المنهي عنه، وكذلك قوله في النبي عليه الصلاة والسلام، غالياً فيه أعظم الغلو:

لو ناسبت قدره آیاته عظماً أحیا اسمه حین یدعی دارس الرمم

يقول: إن النبي عليه الصلاة والسلام لم يُعطَ آية تناسب قدره، قال الشُرَّاح: حتى القرآن لا يناسب قدر النبي الله والعياذ بالله ويقولون: القرآن المتلو بخلاف غير المتلو عند الأشاعرة ؛ لأنهم يفرقون بين هذا وهذا .

فهذا البوصيري يغلو ويقول: لو ناسبت قدره - يعني النبي عليه الصلاة والسلام - آياته عظماً - يعني في العظمة - أحيا اسمه حين يدعى دارس الرمم، فالذي يناسب قدره، - عند البوصيري - أنه إذا ذُكِر اسمه على ميت قد دُرسَ، وذهب رميمه في الأرض، وذهبت عظامه أن تتجمع هذه العظام وتحيى، لأجل ذكر اسم النبي عليه، وهذا من أنواع الغلو الذي يحصل من الذين يعبدون غير الله - جل وعلا - ويتوجهون إلى الأنبياء والرسل، ويجعلون في حقهم من خصائص الألوهية ما لا إذْنَ لهم به، بل هو من الشرك الأكبر

بالله- جل وعلا -، ومن سوء الظن بالله، ومن تشبيه المخلوق بالخالق، وهذا كفر- والعياذ بالله -.

فَا لَحَدُّ المَّأَذُونُ بِهِ شَرْعاً في حقهم مطلوب، وهذه هي الحالة الأولى. والغلو مذموم شرعاً، ومنهي عنه، وهذه هي الحالة الثانية، ويقابلها: الجفاء، في حقهم وهي الحالة الثالثة -. وهذا الجفاء له صور منا: عدم موالاتهم، وبخسهم حقهم، وترك محبتهم، فالحاصل: أن كل تقصير في حقهم يُعَدُّ جفاء، وكل زيادة فيه يعدُّ غلواً.

قوله: «وقول الله عن وجل -: ﴿ يَا هُلُ ٱلْكِتَابِ لَا تَعْلُواْ فِي دِينِكُمْ ... ﴾: مناسبته للباب ظاهرة، وهي: أنه تعالى نهى أهل الكتاب عن الغلو فقال: ﴿ يَا هُلُ ٱلْكِتَابِ لَا تَعْلُواْ فِي دِينِكُمْ ... ﴾ [النساء: ١٧١] ووجه الاستدلال من الآية أنه قال: ﴿ لَا تَعْلُواْ ﴾. و(تغلو) فعل جاء في سياق النهي فهو يعمَّ جميع أنواع الغلو في الدين، أي: لا تغلو بأي نوع من أنواع الغلو في الدين؛ فنهوا عن أي نوع من أنواع الغلو. فيدخل في هذا عموم الغلو في الصالحين وغيرهم.

والمتأمل لحال أهل الكتاب، ولِمَا قُصَّ الله- جل وعلا- من أخبارهم: يجد أنهم قد غلوا في صالحيهم، كغلوِّ النصارى- مشلاً- في عيسى- عليه السلام- وفي أمه وفي حوارييه، وكغُلوِّ اليهود- أيضاً- في عزير، وفي أصحاب موسى، وفي أمه وفي رهبانهم وهكذا. فحصل الغلو في أهل الكتاب بأن جَعَلوا للرسل والأنبياء خصائص الألوهية من جهة التوجُّه لهم، وقد قال الله

- جل وعلا -: ﴿ لَقَدْ كَفَرَ ٱلَّذِينَ قَالُوٓا إِنَّ ٱللَّهَ هُوَ ٱلْمَسِيحُ ٱبْنُ مَرْيَمَ وَقَالَ ٱلْمَسِيحُ يَلْبَنِي إِسْرَاءِيلَ ٱعْبُدُواْ ٱللَّهُ رَبِّي وَرَبَّكُمَّ إِنَّهُ مَن يُشْرِكَ بِٱللَّهِ فَقَدْ حَرَّمَ ٱللَّهُ عَلَيْهِ ٱلْجَنَّةَ وَمَأْوَنِهُ ٱلنَّارُّ وَمَا لِلظَّلِمِينَ مِنْ أَنصَارٍ ۞ لَّقَدْ كَفَرَ ٱلَّذِينَ قَالُوٓا إِنَّ ٱللَّهَ ثَالِثُ ثَلَثَةٍ ﴾ [المائدة: ٧٧-٧٧] وفي آخـر سـورة المائدة أيضاً قال الله- جـل وعـلا- ﴿ وَإِذَّ قَـالَ ٱللَّهُ يَلْعِيسَى آبْنَ مَرْيَمَ ءَأَنتَ قُلْتَ لِلنَّاسِ ٱتَّخِذُونِي وَأُمِّي إِلَّهَ بَنِ مِن دُونِ ٱللَّهِ قَالَ سُبْحَانَكَ ﴾ يعني: تنزيهاً وتعظيماً لك أن أقول لهم ذلك ؛ لأن ذلك من الشرك، فكيف أقول لهم ذلك ؟! ﴿ قَالَ سُبْحَلِّنَكَ مَا يَكُونُ لِيَ أَنْ أَقُولَ مَا لَيْسَ لِي بِحَقٍّ إِن كُنتُ قُلْتُهُ، فَقَدْ عَلِمْتَهُ، تَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِي وَلَآ أَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِكَ إِنَّكَ أَنتَ عَلَّـٰمُ ٱلْغُيُوبِ ﴿ مَا قُلْتُ لَهُمْ إِلَّا مَآ أَمَرْتَنِي بِهِۦٓ أَنِ ٱعۡبُدُواْ ٱللَّهَ رَبِّي وَرَبَّكُمْ ﴾ [المائدة:١١٦-١١١] وهذا كله في التوحيد. فالحاصل: أن الغُلوُّ وقع من أتباع الرسل، وأتباع الأنبياء في الأنبياء والرسل، وغلوا- أيضاً- في الصالحين من أتباعهم، وجعلوا لهم بعض خصائص الإلهية، وجعلوا لهم الشفاعة، وزعموا أنَّ لهم نصيباً من الملك، أو أنهم يدبرون الأمور، أو أنهم يصرفون شيئاً من الملكوت، وهذا كما يعتقده بعض الصوفية: أن للكون أقطاباً أربعةً يدبِّرون أمر هذا العالم،

وربَّما قالوا: الربع الفلاني، المسؤول عنه: القطب الفلاني، والرُّبع الفلاني، المسؤول عنه: القطب الفلاني، وهكذا . فجعل هؤلاء المتصوّفة لأقطابهم المزعومين نصيباً من الملك والربوبية، وجعلوا لهم- أيضاً- نصيباً من الإلهية ؛ فتقربوا إليهم بأنواع القربات: من الذبح، والاستغاثة، والتذلل، والخضوع، والحجبة، والتوكل، والرَّغب، والرهب، وخوف السر، وغيرها من أنواع العبادات القلبية والعملية .

قول الله عنهما، في قول الله تعالى: ﴿ وَقَالُواْ لَا تَذَرُنَ ءَالِهَ تَكُمْ وَلَا تَذَرُنَ وَدَّا وَلَا سُوَاعًا وَلَا يَغُوثَ وَيَعُوقَ وَنَسَرًا ﴿ وَقَالُواْ كَثِيرًا ﴾ [نوح: ٢٣-٢٤]

قال: هذه أسماء رجال صالحين من قوم نوح، فلما هلكوا أوحى الشيطان إلى قومهم ..»: هذه القصة، أو هذا الأثر عن ابن عباس- رضي الله عنهما- محمول على الرفع؛ لأن هذا خبر غيبي لا يُستقى إلا من مشكاة النبوة . و(ود، وسواع، ويغوث، ويعوق، ونسر) هذه أسماء رجال صالحين من قوم نوح.

ونوح – عليه السلام – هو أول رسول بعثه الله بعبادة الله وحده دون من سواه، وبالدعوة إلى التوحيد، لما وقع الشرك في قومه. لكن كيف دخل الشرك في قوم نوح؟ الجواب: أن القرآن ذّكر أصلين في الحالين، من أصول الشرك وذكر غيرهما أيضاً -: الأصل الأول: شرك قوم نوح، والأصل الثاني: شرك قوم إبراهيم.

وأما شرك قوم نوح فكان بالغلو في الصالحين، وأرواحهم ؛ فجاءهم الشيطان من جهة روح ذلك العبد الصالح، وأثر تلك الروح، وأن من تعلق به فإنه يشفع له، ثم ساقهم من ذلك التعظيم إلى أن صوروا لهم صورا، ونصبوا لهم أنصابا، وأوثانا، وأصناما حتى إذا طال عليهم الأمد عبدوهم.

الأصل الثاني: شرك قوم إبراهيم، وذلك شرك في التأثير، يعني: من جهة النظر في الكواكب ومن يؤثر ويحرك، فهذا شرك في الربوبية، وما تبعه من الشرك في الألوهية؛ لأنهم جعلوا لتلك الكواكب أصناما، وجعلوا لها صورا، وجعلوها أوثانا، فعبدوها من دون الله - جل وعلا - وتوجهوا إليها. فسبب وقوع الشرك في قوم نوح هو الغلو في الصالحين، كما قال ابن عباس هنا في بيان أصل وقوع هذا الشرك -: « فلما هلكوا أوحى الشيطان إلى قومهم أن انصبوا إلى مجالسهم التي كانوا يجلسون فيها أنصابا، وسموها بأسمائهم، ففعلوا، ولم تعبد، حتى إذا هلك أولئك، ونسي العلم، عبدت.

وقال ابن القيم: قال غير واحد من السلف: لما ماتوا عكفوا على قبورهم ثم صوروا تماثيلهم ثم طال عليهم الأمد فعبدوهم »: الشاهد من هذا: أن أولئك توجهوا إلى الصور - صور الصالحين - وكانوا أهل علم يعلمون أنهم إذا اتخذوا هذه الصور فإنهم لن يعبدوها. لكن كانت تلك الصور للصالحين والمعظمين وسيلة وطريقا وسببا لأن عبدت في المستقبل، لما نسي العلم . ومن حرص الشيطان المريد على إضلال العبيد: أنه ربما أتى إلى الصورة المتعلق بها، فأوهم الناظر إليها، أو المخاطب لها . أنها تتحدث

وتتكلم، أو يَسمَعُ منها كلاماً، أو نحو ذلك من الأشياء، وأصناف التصرفات التي تجعل القلوب تتعلق بتلك الروحانيات- كما يقال، أو تلك الأرواح-فيُغرَي أولئك بهم، وهذا هو الحاصل عند عُبَّاد القبور، والعاكفين عليها ؟ يأتي أحدهم، ويقول: ذهبت الى القبر الفلاني، فكلمني أبي، ويكون ذلك شيطاناً نطق على لسان أبيه، وربما تصوّر بصورة أبيه فخرج له في ظلام ونحوه، فيحدُّثه أبوه بصوته الذي يعرفه، أو يحدثه العالم، أو الولى بصوته الذي يعرفه منه، فتقع الفتنة، وهذا من قبيل الشيطان؛ ولهذا قال ابن عباس هنا كلمة تبين السبب في ذلك ؛ فقال: « أوحى الشيطان إلى قومهم » والوحى: إلقاءٌ في خفاء، والشيطان لا يتحدَّث عَلَناً، ولكن يُوحى، يعنى: يلقى في خفاء، فالوحى هو: إلقاء الخبر في خفاء، فألقى الشيطان في رُوعِهم وأنفسهم ذلك الأمر: فكان سبباً للشرك بالله- جل وعلا- ولم يكونوا في أول الأمر . يعبدونها، لكنهم لمَّا صوَّروا صورَر أولئك الصالحين، ونصبوا لهم الأنصاب: كان ذلك سبباً ووسيلة إلى عبادتهم ، لكن أولئك الذين جعلوها وسائل ، كان عندهم من العلم ما حجزهم عن عبادة الصالحين، لكن لما نُسِي العلم عُبدت.

وهذا الفعل الذي فعلوه بإيحاء الشيطان هو من الغلو في أولئك الصالحين . وهذا وجه الشاهد، وهو أنهم لما ماتوا عكفوا على قبورهم، أو صوروا صورهم، أو نصبوا الأنصاب في أماكنهم ليتذكروهم، و ليكون ذلك أنشط لهم في العبادة أو العلم، ولكنَّ هذه الأفعال التي فعلوها، كانتْ سبباً من أسباب عبادة أولئك الصالحين، الذين غَلُوْا في حُبِّهم . وهذا هو مراد الشيخ - رحمه الله - من إيراد هذا الأثر .

«وعن عمر أن رسول الله القاصال: « لا تطروني كما أطرت النصارى ابن مريم، إنما أنا عبد فقولوا: عبد الله ورسوله »(١): هذا الحديث فيه: النهي عن إطرائه - عليه الصلاة والسلام - ، والإطراء هو: علوزة الحد - أيضا - في المدح ، أمّا الغلو فهو يَعُمُ أمورا كثيرة ؛ فقد يكون في المدح ، وقد يكون في الغم ، وقد يكون في العلم ، وقد يكون في العلم ، وقد يكون في العلم ، وقد يكون في العمل ، أما الإطراء فهو: الغلو في المدح ، و الثناء والوصف . والنبي عليه الصلاة والسلام نهى عن إطرائه كإطراء النصارى ابن مريم فقال: « إنما أنا عبد ، فقولوا: عبد الله ورسوله » .

وقد ظنَّ بعض الناس أن (الكاف) في قوله: «كما أطرت النصارى ابن مريم، مريم» أنها كاف المثلية ؛ يعني: لا تطروني بمثل ما أطرت النصارى ابن مريم، ويقول هذا الظانُّ: إن النصارى أطرت ابن مريم في شيء واحد، وهو أن قالوا: هو ابن لله - جل وعلا -، فيكون النهي عن أن تجعل له المبنوة البُنُوّة فقط، فإذا كان كذلك فما عداه جائزٌ. وهذا هو فَهْمُ الخرافيين لهذا النهي ؛ كما قال قائلهم البوصيري في هذا المقام:

دع ما ادعته النصارى في نبيهم واحكم بما شئت فيه واحتكم أو كما قال، يعني: لا تقل: إنه ولد لله، أو إنه ابن لله، فهذا هو القدرُ المنهيُّ عنه فقط، ولك أن تقول فيه بعد ذلك ما شئت غير ملوم وغير مُثرَّب عليك.

الوجه الثاني- وهو الفهم الصحيح، وهو الذي يدل عليه السياق -: أن (الكاف) هنا هي كاف القياس، والمعنى: لا تطروني إطراء، كما أطرت النصارى ابن مريم.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٣٤٤٥) والدارمي (٢٧٨٧) وأحمد (٣٠٢٩) وتقدم الحديث.

وكاف القياس هي كاف التمثيل الناقص، وحقيقتها: أن يكون هناك شبه بين ما بعدها وما قبلها في أصل الفعل، فنهى في قوله: «لا تطروني كما أطرت» عن أنْ يُطرى عليه الصلاة والسلام كما حصل أن النصارى أطرت ابن مريم فهو تمثيل للحدث بالحدث، لا تمثيل أو نهي عن نوع الإطراء، فمعنى قوله: «لا تطروني كما أطرت» هو نهي عن إطرائه عليه الصلاة والسلام؛ لأجل أن النصارى أطرت ابن مريم، فقادهم ذلك إلى الكفر، والشرك بالله، وادعاء أنه ولد لله - جل وعلا - ولهذا قال: «إنما أنا عبد فقولوا: عبد الله ورسوله».

فالكاف هنا ليست كاف التمثيل الكامل؛ بأن يكون ما بعدها مماثلاً لما قبلها من كل وجه، وَإِنَّنَا هي كاف التمثيل التي يكون ما بعده مشتركاً مع ما قبله في المعنى، وهي القياسية، التي تجمعها العلة؛ ولهذا يقول الفقهاء - كما هو معلوم -: هذا كهذا، فيقولون مثلاً: نبيذ غير التمر والعنب، كنبيذ التمر والعنب، مساواةً بين هذا وهذا، لوجود أصل المعنى بينهما، وهنا نهي عن الإطراء، لأجل وجود أصل الإطراء، في الاشتراك بين إطراء النصارى وما سببه من الشرك، وإطراء ما لو أطري النبي الله وما سيسببه من الشرك.

وكثير من طوائف هذه الأمَّة خالفوا أمر النبي - ﷺ في النهي عن إطرائه حتى جاوزوا الحدَّ في ذلك، فَزَعَمَ زاعِمُهم أنَّ له من الملك نصيباً، ولا حول ولا وقوة إلا بالله . مع أنه - ﷺ أرشدهم إلى ما ينبغي أن يكون عليه الأمر بقوله: « إنما أنا عبد فقولوا: عبد الله ورسوله » وهذا هو الكمال في حقه عليه الصلاة والسلام: أن يكون عبداً رسولاً ، فهذا أشرف مقاماته عليه الصلاة والسلام .

قوله: « ولمسلم: عن ابن مسعود أن رسول الله ﷺ قال: « هلك المتنطعون » يعني: هلك الذين تنطعوا فيما يأتون به في أفعالهم، أو أقوالهم، وهم الذين جاوزوا الحد في ذلك، وابتغوا علم شيء أو تكلفوا شيئًا، لم يأذن به الله ؛ فزادوا عما أذن لهم، فأتوا بأشياء، لم يُؤذن لهم فيها. والتنطع، والإطراء، والغلو، متقاربة المعنى يجمعها مجاوزة الحد المشروع، والغلو يشمل الإطراء، ويشمل التنطع؛ فكل تنطع، وكل إطراء: غلوًّ، والغلو اسم جامع لهذه جميعاً، فالشيخ- رحمه الله- في هذا الباب- بيَّن أن سبب كفر بني آدم، وسبب تركهم دينهم: هو الغلو في الصالحين، بأن جاوزوا الحد فيهم، كما جاوز قوم نوح الحد في صالحيهم، فعكفوا على قبورهم، وألَّهوها، فصارت آلمة، والنصاري غُلَّت في رسولهم عيسي عليه السلام، وفي الحواريين، وفي البطارقة، حتى جعلوهم آلهة مع الله- جل وعلا- يستغيثون بهم، ويؤلهونهم، ويسألونهم، ويعبدونهم، وكذلك وقع الغلوُّ في هذه الأمّة من الذين جعلوا للنبي عليه الصلاة والسلام نصيباً من خصائص الألوهية، وهذا هو عين ما نَهَى عنه عليه الصلاة والسلام بقوله: «لا تطروني كما أطرت النصارى المسيح بن مريم، إنما أنا عبد، فقولوا: عبد الله ورسوله ».



# « باب ما جاء من التغليظ فيمن عبد الله عند قبر رجل صالح، فكيف إذا عبده؟»

وفي الصحيح عن عائشة رضي الله عنها أن أم سلمة ذكرت لرسول الله هن كنيسة رأتها بأرض الحبشة وما فيها من الصور، فقال: «أولئك شرار الخلق عند الله، أولئك إذا مات فيهم الرجل الصالح أو العبد الصالح بنوا على قبره مسجداً، وصوروا فيه تلك الصور، أولئك شرار الخلق عند الله»(۱).

فهؤلاء جمعوا بين فتنتين: فتنة القبور، وفتنة التماثيل.

ولهما عنها قالت: « لما نزل برسول الله طفق يطرح خميصة له على وجهه، فإذا اغتم بها كشفها، فقال وهو كذلك-: لعنة الله على اليهود والنصارى اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد يحذر ما صنعوا ولولا ذلك أبرز قبره غير أنه خشي أن يُتخذ مسجداً» أخرجاه (٢).

ولمسلم عن جندب بن عبد الله قال: سمعت النبي قل قبل أن يموت بخمس وهو يقول: «إني أبرأ إلى الله أن يكون لي منكم خليل، فإن الله قد اتخذني خليلاً كما اتخذ إبراهيم خليلاً، ولو كنت متخذاً من أمتي خليلاً لاتخذت أبا بكر خليلاً، ألا وإن مَنْ كان قبلكم كانوا

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري(٤٢٧) و(٤٣٤) و(١٣٤١) و(٣٨٧٨)، ومسلم(٥٢٨).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٤٣٥) و (١٣٣٠) و (١٣٩٠) و (٣٤٥٣) و (٤٤٤٣) و (٥٨١٥) ومسلم (٥٣١).

يتخذون قبور أنبيائهم مساجد، ألا فلا تتخذوا القبور مساجد، فإني أنهاكم عن ذلك»(١).

فقد نهى عنه في آخر حياته، ثم إنه لعن- وهو في السياق- مَنْ فعله.

والصلاة عندها من ذلك، وإن لم يُبنْ مسجد، وهو في معنى قولها: خشي أن يتخذ مسجداً، فإن الصحابة لم يكونوا ليبنوا حول قبره مسجداً، وكل موضع قُصِدَت الصلاة فيه فقد اتُخذ مسجداً، بل كل موضع يصلى فيه يسمى مسجداً كما قال الله «جعلت لي الأرض مسجداً وطهوراً» (٢)، ولأحمد بسند جيد عن ابن مسعود مرفوعاً: «إن من شرار الناس من تدركه الساعة وهم أحياء، والذين يتخذون القبور مساجد». رواه أبو حاتم في صحيحه (٣).

#### فيه مسائل:

الأولى: ما ذكر الرسول فيمن بنى مسجداً يُعبَد الله فيه عند قبر رجل صالح، ولو صحت نية الفاعل.

الثانية: النهي عن التماثيل وغِلْظ الأمر في ذلك.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٥٣٢).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٣٣٥) و(٤٣٨) و (٣١٢٢) ومسلم (٥٢١).

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد(١٦١٥) وابن خزيمة(٨٧٩).

الثالثة: العبرة في مبالغته صلى الله عليه وسلم في ذلك كيف بين لهم هذا أولاً، ثم قبل موته بخمسٍ، قال ما قال؛ ثم لما كان في السياق لم يكتف بما تقدم.

الرابعة: نهيه عن فعله عند قبره قبل أن يوجد القبر.

الخامسة: أنه من سنن اليهود والنصاري في قبور أنبيائهم.

السادسة: لعنه إياهم على ذلك.

السابعة: أن مراده تحذيره إيانا عن قبره.

الثامنة: العلة في عدم إبراز قبره.

التاسعة: في معنى اتخاذها مسحداً.

العاشرة: أنه قرن بين من اتخذها، وبين من تقوم عليه الساعة، فذكر الدريعة إلى الشرك قبل وقوعه مع خاتمته.

الحادية عشرة: ذكره في خطبته قبل موته بخمس: الرد على الطائفتين اللتين هما أشر أهل البدع، بل أخرجهم بعض أهل العلم من الثنتين والسبعين فرقة، وهم: الرافضة والجهمية. ويسبب الرافضة حدث الشرك وعبادة القبور، وهم أول من بنى عليها المساجد.

الثانية عشرة: ما بُلي به صلى الله عليه وسلم من شدة النزع.

الثالثة عشرة: ما أكرم به من الخُلّة.

الرابعة عشرة: التصريح بأنها أعلى من المحبة.

الخامسة عشرة: التصريح بأن الصديق أفضل الصحابة.

السادسة عشرة: الإشارة إلى خلافته.

### الشرح:

في هذا الباب مع الأبواب بعده بيان أن النبي كان حريصاً على هذه الأمة، وأنه كان بالمؤمنين رؤوفاً رحيماً، ومن تمام حرصه على الأمة أن حذّرهم كُلُ وسيلة تصل بهم إلى الشرك، وسدَّ جميع الذرائع الموصلة إلى ذلك، وغلَظ في ذلك، وشدَّد فيه، وأبدى وأعاد، حتى إنه بيَّن ذلك؛ خشية أن يفوت تأكيده، وهو يعانى سكرات الموت عليه الصلاة والسلام.

فهذه الأبواب: في بيان وسائل الشرك الأكبر، وما ينبغي سَدُّه ومنعُهُ من الذرائع الموصلة إليه ؛ رعاية وحماية للتوحيد ؛ لأنَّ النبي عليه الصلاة والسلام غَلَّظ على مَنْ يفعلون شيئاً من تلك الوسائل، أو الذرائع الموصلة إلى الشرك.

وهذا الباب في بيان أحد الوسائل الموصلة إلى الشرك، والذرائع التي يحب منعها.

قوله - رحمه الله-: «باب ما جاء من التغليظ فيمن عبد الله عند قبر رجل صالح». صورة ذلك: أن يأتي آت إلى قبر رجل صالح، يعلم صلاحه - كأن يكون من الأنبياء والمرسلين، أو أن يكون من صالحي هذه الأمة، أو صالحي أمة غير هذه الأمة - فيتحرى ذلك المكان؛ كي يعبد الله وحده دون ما سواه؛ رجاء بركة هذه البقعة.

وقد راج هذا الأمر عند الكثيرين من الناس، والدَّهْمَاء، حيث اعتقدوا أنَّ ما حول قبور الأنبياء والصالحين من الأمكنة والبقاع مبارك، وأن العبادة عند غيرها. والنبي عليه الصلاة والسلام غلَّظ في ذلك

ونهى عنه، مع أن المغلّظ عليه لم يعبُد إلا الله - جل وعلا - ، ولم يعبد صاحب القبر، لكنه اتخذ ذلك المكان رجاء بركته، ورجاء تنزل الرحمات كما يقولون - ورجاء تنزل النسمات، والفضل من الله عليه، فاختاره لأجل بركته، ولكنه لم يعبد إلا الله - جل وعلا - ومع ذلك لعن النبي الله ذلك الصنف الذين يتخذون قبور أنبيائهم وصالحيهم مساجد.

قوله: «فيمن عبد الله» يعني: أنه لم يشرك بالله، بل عبد الله وحده؛ بأنْ صلى لله مخلصاً، أو دعا لله مخلصاً، أو تضرع واستغاث واستعاذ بالله - جل وعلا- مخلصاً.

لكنه تحرَّى إيقاع هذه العبادات عند قبر رجل صالح لأجل البركة. والرجل الصالح - كما سبق أن ذكرنا - هو المقتصد: الذي أتى بالواجبات، وابتعد عن الحرمات، أو السابق بالخيرات؛ وهو أعلى درجة، فالصالحون من الرجال والنساء: مقامات: ﴿ هُمُ دَرَجَئَتُ عِندَ اللهِ اللهِ اللهِ العلم يعبر في تعريف الرجل الصالح بقوله: الصالح من عباد الله، هو: القائم بحقوق الله؛ القائم بحقوق عباده، وهذا تعبيرٌ صحيح؛ ولأن المقتصد قائم بحقوق الله، قائم بحقوق عباده أتى بالواجبات، وانتهى عن الحرمات. وأعظم منه درجة: السابق بالخيرات. فأهل السبق بالخيرات من العباد، لا يجوز أن تعظم قبورهم، وأن يغلى فيها بظن أن البقعة التي حول قبورهم بقعة مباركة، فإن هذا الفعل قد جاء فيه الوعيد الذي سيأتي في هذا الباب، وغلظ - عليه الصلاة والسلام – فيه على فاعله.

وقوله: « فكيف إذا عبده؟»: يعنى إذا كان هذا التغليظ واللعن قد جاء في حق من اتخذ قبور الأنبياء والصالحين مساجد، ومن أسرج على القبـور، أو عظُّمها، وعظَّم من فيها، وعَبَدَ الله وَحْدَهُ عندها: إذا كان هذا قد جاءت النصوص بلعن فاعله، وأنه من شرار الخلق عند الله: فكيف إذا توجُّه ذلك العابدُ إلى صاحب القبر يدعوه، ويرجوه، أو يخافه، أو يأمل منه، أو يستغيث به، أو يصلي له، أو يذبح له، أو يستشفع به ؟!! لاشك أن هذا أعظم وأعظم في التغليظ من عبادة الله وحده عند قبر رجل صالح ؛ كما قال الشيخ - رحمه الله -: « فكيف إذا عبده؟» يعنى: أن التغليظ يكون أشد وأشد، إذا عَبُدَ صاحبُ ذلك القبر، وهذا مقتضى كلام الشيخ في هذه التبويب. وهذا واضح ؛ لأن تحرِّي العبادة، والدعاء، أو تعظيم ذلك المكان، وسيلة وذريعة إلى الشرك، وعبادة المقبورين، فإذا كان من فعل وسائل الشرك الأكبر ملعونا، وموصوفاً بأنه من شرار الخلق عند الله: فكيف بمن فعل الشرك الأكبر بعينه وتوجه إلى قبور الصالحين، واتخذها أوثاناً مع الله- جل وعلا- ؟!! لا شك أن هذا أبلغ وأبلغ في التغليظ، وذلك لأنه من الشرك الأكبر المخرج من ملة الإسلام، إذا فعله مسلم.

ومعنى قوله: « فكيف إذا عبده» أي: عبد القبر، أو عبد الرجل الصالح – صاحب القبر- ؛ لأن عبادة القبوريين- تارة تكون بالتّوجّه إلى القبر، وتارة بالتّوجّه إلى ما حول القبر، كالأبنية المحاطة بالتّوجّه إلى صاحب القبر، بل وتارة التّوجّه إلى ما حول القبر، كالأبنية المحاطة بالقبور، وصارت مشاهد، فمنها ما يكون مسوراً بالحديد، فترى من هؤلاء من يعمد إلى تلك الستور والجدران والأبنية، فيتمسّح بها رجاء بركتها، ويتخذها وسيلةً إلى الله، فتراهم – أيضاً – يعكفون عند قبور معظّميهم،

ويتخذون مشاهدهم أوثاناً يعبدونها، ويرجونها، ويخافونها، وإذا ضَمَّ أحدهم إلى صدره تلك المشاهد، أو الحديد، أو الستور، ونحو ذلك، فكأنه صار مقرَّباً عند الله، وقبلَت وسيلته تلك. ولا شك أنَّ هذا نوع من أنواع اتخاذ المشاهد أوثاناً، ومن اتخاذ القبور أوثاناً، أو اتخاذ الرجل الصالح- الذي هو متبرئ من أولئك ومن عبادتهم له-: إلها مع الله، وقد علمنا أن العبادة معناها واسع، وأنها قد تكون بالصلاة له، أو بدعوته، أو بسؤاله كشف المدلهمات، أو جلب الخيرات، أو الذبح لصاحب القبر، أو وضع النذور له، ونحو ذلك من أنواع العبادات، كما هو الواقع من أولئك الذين يعبدون الأوثان، وقبور الصالحين.

قوله: في الصحيح عن عائشة رضي الله عنها أن أم سلمة ذكرت لرسول الله كنيسة رأتها بأرض الحبشة وما فيها من الصور فقال: «أولئك إذا مات فيهم الرجل الصالح أو العبد الصالح بنوا على قبره مسجداً وصوروا فيه تلك الصور، أولئك شرار الخلق عند الله». في هذا الحديث: أنَّ أم سلمة رضي الله عنها لما كانت في الحبشة رأت كنيسة ، ورأت في تلك الكنيسة صور الصالحين، فذكرت ذلك لرسول الله فقال: «أولئك إذا مات فيهم الرجل الصالح» فقد يكون الرجل الصالح نبياً من أنبيائهم، أو عبداً من عباد الله الصالحين فيهم فماذا كانوا يفعلون معه ؟ جاء في قوله – عليه الصلاة والسلام –: «بنوا على قبره مسجداً»، أي: يجعلون قبره مسجداً، والمسجد في اللغة ؛ هو: مكان العبادة ، فيدخل في هذا المعنى: الكنائس. والمسجد – أيضاً –: مكان السجود والسجود هو الخضوع والتذلل الكنائس. والمسجد – أيضاً –: مكان السجود والسجود هو الخضوع والتذلل

لله-جل وعلا-. فالمسجد يطلق على: كل مكان يُتخَّذ لعبادة الله-جل وعلا- كما قال النبي في: « وجعلت لي الأرض مسجداً وطهوراً» فمكان العبادة يقال له: مسجد. ولهذا قال النبي عليه الصلاة والسلام في شأن الكنيسة: « بنوا على قبره مسجداً»، يعني: مكاناً للعبادة. فالكنائس- إذاً- بُنيَت على قبور أولئك الصالحين، وصوروا فيها الصور، أي: جعلوا صور الصالحين على قبورهم، أو على حوائط القبور؛ لكي يدلوا الناس على عبادة الله بتعظيم قبره، فاتخذوا البناء على القبور، الذي هو وسيلة من وسائل الشرك الأكبر، ومن البدع التي يحدثها الخلوف بعد الأنبياء، وسيلة من وسائل الشرك الأكبر، ومن البدع التي يحدثها الخلوف بعد الأنبياء، اتخاذ الصور فوق القبور، والتعبد بها؛ ولذلك قال النبي في عنهم: «أولئك شرار الخلق عند الله- جل وعلا».

وقوله: «أولئك»: الخطاب فيه لأم سلمة – رضي الله عنها - ، والخطاب إذا توجّه إلى مؤنث تُكسر فيه كاف الخطاب. وقوله: «أولئك شرار الخلق عند الله» أي: المعظّمون الصالحين ببناء المساجد على قبورهم. وليس في هذا الحديث أنهم توجّهوا إليهم بالعبادة ، بل عظّموا قبورهم ، وجعلوا لهم صوراً ، فجمعوا بين فتنتين: فتنة القبور ، وفتنة الصور. وفتنة الصور ، وسيلة من وسائل حدوث الشرك الأكبر ، وكذلك فتنة القبور : بالبناء عليها ، وبتعظيمها ، وبإرشاد الناس إليها ، وسيلة إلى أن يعتقد في صاحب القبر أن له شيئاً من خصائص الإلهية ، أو أنه يتوسط عند الله - جل وعلا - في قضاء الحاجات ، كما حصل ذلك منهم فعلاً .

والمفهوم من وصفه الأولئك الأقوام بأنهم شرار الخلق عند الله: تحذير هذه الأمة أن يبنوا على قبر أحدٍ مسجداً؛ لأن من فعل ذلك ودل الخلق على تعظيم ذلك القبر، فهو من شرار الخلق عند الله؛ وقد قال عليه الصلاة والسلام: «لتتبعن سنن من كان قبلكم شبراً بشبر وذراعاً بذراع».

فوجه الدلال من هذا الحديث: قوله: «أولئك شرار الخلق عند الله» وما فيه من التغليظ فيمن عبد الله في الكنيسة، التي فيها القبور والصور، لأن القبور والصور من وسائل الشرك بالله- جل وعلا-.

ووجه ذلك: أنه عليه الصلاة والسلام مع أنه في ذلك الغم، وتلك الشدة، ونزول سكرات الموت به لم يُغْفِل – وهو في تلك الحال – تحذير الأمة من وسيلة من وسائل الشرك، وتوجيه اللعن والدعاء على اليهود والنصارى بلعنة الله؛ لأنهم اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد.

وسبب ذلك: أنه عليه الصلاة والسلام وهو في تلك الحال- خشي أن يتخذ قبره مسجداً، كما اتخذ شرار الخلق عند الله من اليهود والنصارى قبور أنبيائهم مساجد، فلعنهم النبي عليه الصلاة والسلام بقوله: « لعنة الله على اليهود

والنصارى»، واللعنة هي: الطرد والإبعاد من رحمة الله، وذلك يدل على أنهم فعلوا كبيرة من كبائر الذنوب، لأن البناء على القبور، واتخاذ قبور الأنبياء مساجد، هو من وسائل الشرك، وكبيرة من الكبائر.

وقوله: «اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد»، فيه بيان السبب الذي لأجله استحقوا اللعن، وهو: أنهم اتخذوا قبور الأنبياء مساجد. وفي تحذير النبي شمن اتخاذ القبور مساجد، ولعن فاعله – وهو في السياق -: ما يقومُ مقام آخر وصية أوصى بها. ومع ذلك: خالف كثير من هذه الأمة وصيته عليه الصلاة والسلام. واتخاذ القبور مساجد يكون على إحدى صور ثلاث:

الصورة الأولى: أن يسجد على القبر، يعني: أن يجعل القبر مكان سجوده، فقوله: «اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد» يعني: جعلوا القبر مكان السجود. وهذه الصورة في الواقع لم تحصل بانتشار؛ لأن قبور الأنبياء لم تكن مباشرة للناس، بحيث يمكنهم الصلاة عليها، أو السجود عليها بل كانوا يعظمون قبور أنبيائهم فلا يصلون عليها مباشرة. لكن أبلغ صور الاتخاذ المفهوم من قوله: «اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد» هو: أن يتخذ القبر نفسه مسجدا، يعني: يصلي عليه مباشرة، وهذه أفظع تلك الأنواع وأشدها، و أعظمها، وسيلة إلى الشرك والغلو بالقبر.

الصورة الثانية: أن يصلي إلى القبر، ومعنى اتخاذه مسجدا في هذه الحالة: أن يكون أمامه القبر، يصلي إليه بحيث يجعله قبلة، فإنه يكون بذلك قد اتخذ القبر وما حوله له حكمه -: مكانا للتذلل والخضوع. والمسجد لا يعنى به مكان السجود، الذي هو وضع الجبهة على الأرض فقط، وإنما يعنى به مكان

التذلل والخضوع، فاتخاذ قبورهم مساجد، يعني: جعلوها قبلة لهم؛ ولهذا نهى النبي في أن يُصلَّى إلى القبر؛ لأجل أن الصلاة إليه وسيلة من وسائل التعظيم، وهذا يوافق قول الشيخ-رحمه الله- في الباب باب ما جاء في التغليظ فيمن عبد الله عند قبر رجل صالح» فالمفهوم من قوله: «عند قبر رجل صالح» هذه الصورة المتقدِّمة، وهي: أن يكون القبر أمامه، فيجعل القبر بينه وبين القبلة تعظيماً للقبر.

الصورة الثالثة: أن يتخذ القبر مسجداً، بأن يَجعَل القبر في داخل بناء، وذلك البناء هو المسجد، فإذا دُفِنَ النبي قام أولئك بالبناء عليه، فجعلوا حول قبره مسجداً واتخذوا ذلك المكان للتعبد وللصلاة فيه، هذه هي الصورة الثالثة، وهي أيضاً موافقة لقول الشيخ- رحمه الله- «عند قبر رجل صالح». وهذا يبين لك بعض المناسبة في إيراد هذا الحديث في هذا الباب.

وقول عائشة - رضي الله عنها - «يحن رّما صنعوا» فيه إشارة إلى السبب الذي لأجله لعن النبيّ - عليه السلام والسلام - اليهود والنصارى، وهو يعالج ويعاني سكرات الموت؛ وهو أنه أراد تحذير الصحابة من أن يحذوا في ذلك الأمر حَذُو أهل الكتاب. وقد قبل الصحابة رضوان الله عليهم تحذيره، وعملوا بوصيته. ومعنى قولها - رضي الله عنها -: «ولولا ذلك أبْرِز قبره». يعني: لأظهر، وجُعِل قبره مع سائر القبور في البقيع أو غير ذلك، ولكن كان من العلل التي جعلتهم لا ينقلونه عليه الصلاة والسلام من مكانه الذي تُوفِّي فيه إلى المقبرة: قوله عليه الصلاة والسلام: «لعنة الله على اليهود والنصارى اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد» قالت: يحذر ما صنعوا، ولولا ذلك أبرز قبره، فهذه إحدى العليّن.

والعلة الثانية: قول أبي بكر الله إنه سمع النبي الله يقول: « إن الأنبياء يقبرون حيث يقبضون» (١).

وقولها: «غير أنه خَشي» بفتح الخاء، أو « خُشي» بضمّها، وهما وجهان جائزان.

فإذا كان بفتح الخاء فالمقصود به: النبي الله على وإذا كان بضم الخاء فالمقصود: هم الصحابة - رضي الله عنهم- وهذا تنبيه على إحدى العلتين.

وقد قبل الصحابة - رضوان الله عليهم - وصيّة رسول الله هي، وعملوا بها، فدفنوه في مكانه الذي قُبض فيه، في حجرة عائشة، وكانت - رضي الله عنها - قد أقامت جداراً بينها وبين القبور، فكانت غرفة عائشة فيها قسمان: قسم فيه القبر، وقسم هي فيه.

وكذلك لما توفي أبو بكر ، و دُفِن بعد رسول الله الله المسمال، كانت أيضاً في ذلك الجزء من الحجرة، ولما دُفِن عمر الحجرة رضي الله عنها، ثم أُغلِقت الحجرة، فلم يكن ثم باب فيها يُدخَل منه إليها، وإنما كانت فيها نافذة صغيرة، ولم تكن الغرفة - كما هو معلوم - مبنية من حجر، ولا من بناء مجصص، وإنما كانت من البناء الذي كان في عهده عليه الصلاة والسلام ؛ من خشب، ونحو ذلك.

ولما زيد في بناء المسجد النبوي، في عهد الوليد بن عبد الملك، وكان أمير المدينة يوم ذاك، عمر بن عبد العزيز- رحمه الله- وأخذوا بعضاً من حُجَرِ زوجات النبي عليه الصلاة والسلام: بقيت عجرة النبي عليه الصلاة والسلام

<sup>(</sup>۱) "سيرة ابن هشام" ١٣٠٣/٤

كذلك، فأخذوا من الروضة جزءاً، وبنوا عليه جداراً آخر غير الجدار الأول، بنوه من ثلاث جهات، وجعلوا جهة الشمال مسنمة أي،: مثلَّثة ، فصار عندنا - الآن - جداران: الجدار الأول: مغلق تماماً، وهو جدار حجرة عائشة، والجدار الثاني: الذي عُمِل في إمرة عمر بن عبد العزيز - رحمه الله - زمن الوليد بن عبد الملك وقد جعلوا من جهة الشمال - وهي عكس القبلة - مسنماً ؛ لأنه في تملك الجهة جاءت التوسعة، فخشوا أن يكون ذلك الجدار مربعاً، يعني: مسامتاً للمستقبل، فيكون إذا استقبله أحد فقد استقبل القبر، فجعلوه مثلثاً، يبعد كثيراً عن الجدار الأول، وهو: جدار حجرة عائشة ؛ لأجل أن لا يمكن لأحد أن يستقبل القبر؛ لبعد المسافة ؛ ولأجل أن الجدار صار مثلثاً.

ثم بعد ذلك بأزمان جاء جدار ثالث أيضاً وبُني حول ذينك الجدارين، وهو الذي قال فيه ابن القيم- رحمه الله- في النونية في وصف دعاء النبي عليه الصلاة والسلام بقوله: « اللهم لا تجعل قبرى وثناً يعبد» (١) قال:

فأجاب رب العالمين دعاءه وأحاطه بثلاثه الجدران حتى غدت أرجاءه بدعائه في عزة وحماية وصيان

فأصبح قبر النبي عليه الصلاة والسلام محاطاً بثلاثة جدران، وكل جدار ليس فيه باب، فلا يمكن لأحد أن يدخل ويقف على القبر بنفسه؛ لأنه صار ثم جداران، وكل جدار ليس له باب، ثم بعد ذلك وُضِعَ الجدار الثالث، وهذا الجدار - أيضاً - ليس له باب، وهو كبير مرتفع، وهو الذي وُضعتْ عليه القبة فيما بعد، فلا يستطيع أحد الآن أن يدخل إلى القبر، أو أن يتمسح به، أو أن

<sup>(</sup>١) أخرجه مالك في " الموطأ " كتاب الصلاة (٢٦١).

يرى مجرد القبر، ثم بعد ذلك: وضع السور الحديدي بينه وبين الجدار الثالث نحو متر ونصف في بعض المناطق، ونحو متر في بعضها، وفي بعضها نحو متر و ثمانين إلى مترين، يضيق ويزداد، لكن من مشى: فإنه يمشى بين ذلك الجدار الحديدي وبين الجدار الثالث. فالحاصل: أن المسلمين عملوا بوصيته عليه الصلاة والسلام، وأبعد قبره، بحيث لا يمكن لأحد أن يصل إليه؛ ولهذا لما جاء إلخرافيون في عهد الدولة العثمانية فتحوا في التوسعة التي هي من جهة الشرق ممرا ؛ لكى يمكن من يريد أن يطوف بالقبر، أو أن يصلي في تلك الجهة، أن يطوف، أو يصلي!! وذلك الممر الشرقي- الذي هو قدر مترين أو يزيد قليلا - قد منعت الصلاة فيه في عهد الدولة السعودية الأولى، وما بعدها، فكأنه أخرج من كونه مسجدا؛ لأنه إذا كان من مسجد النبي عليه الصلاة والسلام: فلا يجوز أن يمنعوا أحدا من الصلاة فيه، فلما منعوا الصلاة فيه جعلوا له حكم المقبرة، ولم يجعلوا له حكم المسجد، فلا يمكن لأحد أن يصلى فيه، بل يغلقونه وقت الصلاة، أما وقت السلام أو وقت الزيارة فإنهم يفتحونه للمرور.

فتبين بذلك أن قبر النبي عليه الصلاة والسلام لم يتخذ مسجدا، وإنما أدخلت الغرف- بالتوسعة- في عهد التابعين في المسجد، ولكن جهته الشرقية خارجة عن المسجد، فصارت كالشيء الذي دخل في المسجد، ولكن الحيطان المتعددة- وهي الجدران الأربعة التي تفصل بين القبر والمسجد- تمنع أن يكون القبر في داخل المسجد- يعني: مكان الدفن-. ومما يدل على أخذ الصحابة والتابعين ومن بعدهم بوصية النبي عليه الصلاة والسلام هذه، وسد الطرق الموصلة إلى الشرك به عليه الصلاة والسلام، وعدم اتخاذ قبره مسجدا، أنهم

أخذوا من الروضة الشريفة التي هي روضة من رياض الجنة كما قال عليه الصلاة والسلام: «ما بين بيتي ومنبري روضة من رياض الجنة» (۱) قدر ثلاثة أمتار أمتار، لكي يبنوا الجدار الثاني، ثم الجدار الثالث وأخذوا أكثر من ثلاثة أمتار لإقامة السور الحديدي، فهذا من أعظم التطبيق والعمل بوصيته عليه الصلاة والسلام؛ حيث إنهم أخذوا من الروضة، وأجازوا أن يأخذوا من المسجد؛ لأجل أن يُحمَى قبر النبي عليه الصلاة والسلام من أن يُتخَذ مسجداً، وهذا ولا شك - يدلُّ على عظيم فقه من قاموا بذلك العمل، فَفَصْل القبر عن المسجد بهذه الكيفية التي وُصِفت ، هو من رحمة الله - جل وعلا - بهذه الأمة، ومِنْ إجابة دعوة النبي عليه الصلاة والسلام لمّا دعا بقوله - فيما سيأتي بعد هذا الباب - : « اللهم لا تجعل قبري وثناً يعبد».

إذن فقوله عليه الصلاة والسلام: « لعنة الله على اليهود والنصارى اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد يحذر ما صنعوا » فإنه عليه الصلاة والسلام لم يتخذ قبره مسجداً.

والموجود اليوم في المسجد النبوي قد تكون صورته - عند من لم يحسن التأمّل، وعند غير الفقيه - صورة قبر في داخل مسجد، وليست الحقيقة كذلك؛ لوجود الجدارين المختلفة التي تفصل بين المسجد وبين القبر؛ ولأن الجهة الشرقية منه ليست من المسجد؛ ولهذا لما جاءت التوسعة الأخيرة، كان مبتدؤها من جهة الشمال بعد نهاية الحجرة بكثير، حتى لا تكون الحجرة في وسط المسجد؛ فيكون ذلك من اتخاذ قبره مسجداً عليه الصلاة والسلام.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (١١٩٦) و (١١٨٨) و (١٥٨٨) و (٧٣٣٥).

فالمقصود من هذا البيان: أن قبر النبي عليه الصلاة والسلام ما اتخذ مسجداً، وأن وصيته عليه الصلاة والسلام في التحذير قد أخذ بها في مسجده وفي قبره، ولكن خالفتها بعض الأمة في قبور بعض الصالحين من هذه الأمة، فاتخذوا قبور بعض آل البيت مساجد وعظموها، كما تعظم الأوثان.

« ولمسلم عن جندب بن عبد الله قال: سمعت النبي قلق قبل أن يموت بخمس، وهو يقول: إني أبرأ إلى الله أن يكون لي منكم خليل، فإن الله قد اتخذني خليلاً كما اتخذ إبراهيم خليلاً، ولو كنت متخذاً من أمتي خليلاً تتخذت أبا بكر خليلاً»: سبب ذلك: أن الخلّة هي أعظم درجات المحبة، وهي التي تتخلل الروح، وتتخلل القلب، وشغاف الصدر، بحيث لا يكون ثم مكان لغير ذلك الخليل؛ ولهذا فإنَّ النبي عليه الصلاة والسلام - ليس له من أصحابه خليل ولهذا قال: « ولو كنت متخذاً من أمتي خليلاً لا تخذت أبا بكر خليلاً».

ووجه الشاهد من هذا الحديث قوله بعد ذلك: « ألا وإن مَنْ كان قبلكم كانوا يتخذون قبور أنبيائهم مساجد، ألا فلا تتخذوا القبور مساجد فإني أنهاكم عن ذلك»: وجاء في رواية أخرى- أيضاً-: «كانوا يتخذون قبور أنبيائهم وصالحيهم مساجد» وهذا هو الذي وقع في هذه الأمة، ولا شك أنه وسيلة من وسائل الشرك.

ومناسبة الحديث للباب ظاهرة وهي: أنه حرَّم اتخاذ قبور الأنبياء والصالحين مساجد، مع أنه قد يكون العابد لا يعبد إلا الله؛ لأنها وسيلة من وسائل

الشرك الأكبر، والوسائل تفضي إلى ما بعدها، وقد تقرر في القواعد الشرعية، وأجمع عليه المحققون: أن سد الذرائع الموصلة إلى الشرك، وإلى المخرمات، أمر واجب، لأن الشريعة جاءت بسد أصول المحرمات، وسد الذرائع إليها، فيجب أن يُغلَق كل باب من أبواب الشرك بالله، ومِنْ ذلك: اتخاذ قبور الأنبياء والصالحين مساجد؛ ولهذا لا تصح الصلاة في مسجد بُني على قبر؛ لأن ذلك مناف لنهي النبي أله فالنبي عليه الصلاة والسلام نهى، وهؤلاء فعلوا، والنهي توجه إلى بقعة الصلاة فبطلت الصلاة؛ فالذي يصلي في مسجد أقيم على قبر فصلاته باطلة لا تصح؛ لقوله عليه الصلاة والسلام: في مسجد أقيم على قبر فصلاته باطلة لا تصح؛ لقوله عليه الصلاة والسلام: في مسجد أقيم على قبر فصلاته باطلة لا تصح؛ لقوله عليه الصلاة حولها: «فإني أنهاكم عن ذلك».

قوله: «فقد نهى عنه في آخر حياته، ثم إنه لعن وهو في السياق من فعله، والصلاة عندها من ذلك، وإن لم يُبن مسجد، وهو معنى قولها: » خُشي أن يتخذ مسجداً»: يعني أن الصلاة عند القبور لا تجوز سواءً صلّى إليها، أو صلّى عندها رجاء بركة ذلك المكان، أو لم يَرج بركة ذلك المكان، وإنما صلّى صلاة نافلة – غير صلاة الجنازة عندها - كل هذا لا يجوز ؛ سواء كان تم بناء على القبر: كمسجد، أو كان قبر، أو قبران في غير بناء عليهما، فإن الصلاة لا تجوز ؛ ولهذا جاء في الصحيح أن النبي عليه الصلاة والسلام قال: «اجعلوا من صلاتكم في بيوتكم ولا تجعلوها قبوراً» (() - وفي البخاري - أيضاً - معلقاً من كلام صلاتكم في بيوتكم ولا تجعلوها قبوراً» (() - وفي البخاري - أيضاً - معلقاً من كلام

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٤٣٢) و (١١٨٧).

عمر أنه رأى أنسا يصلي عند قبر، فقال له: «القبر، القبر» (معني: احذر القبر، احذر القبر، وهذا يدل على أن الصلاة عند القبور لا تجوز؛ لأنها وسيلة من وسائل الشرك، وأعظم من ذلك أن يكون ثم بنيان، واتخاذ لما حول القبر من الأبنية مسجدا للصلاة، والدعاء، والقراءة، ونحو ذلك.

وهو معنى قولها: « خشي أن يتخذ مسجدا»، فإن الصحابة لم يكونوا ليبنوا حول قبره مسجدا، وكل موضع قصدت الصلاة فيه فقد اتخذ مسجدا، بل كل موضع يصلى فيه يسمى مسجدا كما قال ﷺ: «جعلت لي الأرض مسجدا وطهورا»: وهذا ظاهر.

ولأحمد بسند جيد عن ابن مسعود الله مرفوعا: « إن من شرار الناس من تدركهم الساعة وهم أحياء، والذين يتخذون القبور مساجد» ورواه أبو حاتم (٣) في صحيحه.

ووجه الشاهد من هذا الحديث: أنه قال: «والذين يتخذون القبور مساجد» من شرار الناس، فالذين يتخذون القبور مساجد هم من شرار الناس؛ وذلك لأن اتخاذ القبور مساجد - كما ذكرنا - وسيلة من وسائل الشرك بالله - جل وعلا -.

وقوله: « والذين يتخذون القبور مساجد» هذا يعم كل اتخاذ للقبر مسجدا، سواء اتخذه بالصلاة عليه، أو بالصلاة إليه، أو بالصلاة عنده، فذلك القصد

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري معلقا إثر حديث(٢٦).

<sup>(</sup>٣) يعني ابن حبان. وأخرجه أحمد (٥٣١٦) وابن خزيمة (٨٧٩) والطبراني في "الكبير" كما في "مجمع الزوائد" ٢٧/٢ وقال: إسناده حسن.

للصلاة عند القبر يجعل القاصد من شرار الناس كما وصفهم النبي عليه الصلاة والسلام بذلك.

ومناسبة هذا الحديث للباب ظاهرة فإنه ذكر أن من شرار الناس الذين يتخذون القبور مساجد، والقصد من اتخاذ القبر مسجداً: أن يَعبُد الله عند قبر ذلك الرجل الصالح، فكيف حال الذي توجه إلى النبي عليه الصلاة والسلام بالعبادة ؟؟!! والحال أن القبر لا يُخلَص إليه، ولكن الاستغاثة بالنبي عليه الصلاة والسلام، وتأليهه قد يقعان بحسب الاعتقادات، وبحسب المناداة، كما حصل من الجاهليين مناداة الملائكة، واتخاذ الملائكة آلهة مع الله - جل جلاله - وكذلك المتخذون الأولياء معبودين، هم من أشر الناس الذين وصفهم وكذلك المتخذون الأولياء معبودين، هم من أشر الناس الذين وصفهم الساعة

وكذلك المتخدون الأولياء معبودين، هم من اشر الناس الدين وصفهم النبي عليه الصلاة والسلام بقوله: «إن من شرار الناس من تدركهم الساعة وهم أحياء، والذين يتخذون القبور مساجد» فإن الذي اتخذ القبر مسجداً ملعون بلعنة النبي عليه الصلاة والسلام، وإن كان لم يعبد إلا الله - جل وعلا-، فكيف حال الذي عبد صاحب ذلك القبر ؟!! نسأل الله العافية والسلامة من كل وسائل الشرك.

وتأمل هذا مع ما فشا في بلاد المسلمين من بناء القباب والمشاهد على القبور، وتعظيم هذا الفعل المنكر، وتحسينه، وتوجيه الناس إليه، وإلى التعلّق بالمقبورين، وذِكْر الحكايات الطويلة في مناقب أولئك الأولياء، وفي إجابتهم للدعوات، وإغاثتهم للهفات، ونحو ذلك يتبين لك غربة الإسلام أشد غربة في هذه الأزمنة وما قبلها، فكيف إذا قالوا: إن ذلك جائز، وذلك توحيد ؟! بلكيف إذا اتهموا من نهاهم عن ذلك بعدم المعرفة، وعدم الفهم، وهو يدعوهم إلى الله حل وعلا وعلا وهم يدعونه إلى النار؟ نسأل الله السلامة والعافية.



# « باب ما جاء أن الغلو في قبور الصالحين يصير َها أوثاناً تُعبد من دون الله تبارك وتعالى»

روى مالك في الموطأ أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «اللهم لا تجعل قبري وثناً يعبد، اشتد غضب الله على قوم اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد» (۱) ولابن جرير بسنده عن سفيان عن منصور عن مجاهد: ﴿ أَفَرَءَيْتُمُ ٱللَّتَ وَٱلْعُزَّعَ ﴾ النجم: ١٩ قال: كان يلت لهم السويق فمات فعكفوا على قبره (۲) . وكذا قال أبو الجوزاء عن ابن عباس قال: كان يلت السويق للحاج (۳) .

# فيه مسائل:

الأولى: تفسير الأوثان.

الثانية: تفسير العبادة.

الثالثة: أنه صلى الله عليه وسلم لم يستعد إلا مما يُخاف وقوعه. الرابعة: قَرْنُه بهذا اتخاذ قبور الأنبياء مساجد.

<sup>(</sup>١) أخرجه مالك في " الموطأ "(٢٦١).

<sup>(</sup>٢) ابن جرير في " التفسير" ٨/٢٧

<sup>(</sup>٣) ابن جرير في "التفسير".

<sup>(</sup>٤) أبو داود(٣٢٣٦) والترمذي(٣٢٠) وقال: حديث حسن.

الخامسة: ذكر شدة الغضب من الله.

السادسة: - وهي من أهمها - صفة معرفة عبادة اللات التي هي أكبر الأوثان.

السابعة: معرفة أنه قبر رجل صالح.

الثامنة: أنه اسم صاحب القبر، وذكر معنى التسمية.

التاسعة: لعنه زوَّاراتِ القبورِ.

العاشرة: لعنه من أسرجها.

## الشرح:

« باب ما جاء أن الغلو في قبور الصالحين يصيرها أوثانا تعبد من دون الله». الغلو في قبور الصالحين: وسيلة من وسائل الشرك بل قد يصل الغلو إلى أن يكون شركاً بالله - جل وعلا - وأن يُصيَّر ذلك القبر وثناً يُعبَد، فالغلو درجات، وقد تقدم في الأبواب قبله ذكر بعض صور هذا الغلو في القبور، وهنا بيَّن أن الغلو يصل إلى أن تصير تلك القبور أوثاناً تُعبَد من دون الله.

وإذا قلنا: إن الغلو هو: مجاوزة الحد. فمعناه هنا في هذا الباب: هو مجاوزة الحد في الصفة التي ينبغي أن يكون عليها القبر؛ إذ صفتها في الشرع واحدة، ولم يأت عن الشارع دليل في تمييز قبور الصالحين عن غيرهم، بل الوارد وجوب أن تتساوى من حيث الصفة، فلا يُفرَّق بين قبر صالح أو طالح؛ فالقبر إمّا أن يكون في ظاهر مُسنَّماً، وإما أن يكون مربعاً، وهذه الصورة من حيث الظاهر واحدة.

فنَهْيُ النبي عليه الصلاة والسلام عن الكتابة على القبر، أو تجصيصه، أو رفعه في أنواع من السنن التي جاءت في أحكام القبور، إنما لأجل سد الطرق التي توصل إلى الغلو في قبور الصالحين.

فمجاوزة الحد في قبور الصالحين هي مجاوزة لما أمر الشارع أن تكون عليه القبور؛ لأن قبور الصالحين لا تختلف عن قبور غير الصالحين. فالغلو فيها يكون بالكتابة عليها، أو برفعها، أو بالبناء عليها، أو باتخاذها مساجد، وكل هذا من الوسائل المؤدية إلى الشرك الأكبر. ومن صور الغلو في قبور الصالحين، أن تُجعَل وسيلة من الوسائل التي تقرِّب إلى الله - جل وعلا -، أو أن يتخذ القبر أو من في القبر شفيعاً لهم عند الله - جل وعلا -، أو يُنذَر للقبر، أو يُذبح له، أو يستشفع بترابه ؛ اعتقاداً أنه وسيلة عند الله - جل وعلا - ونحو ذلك من أنواع الشرك الأكبر بالله - تبارك وتعالى -.

فالغلو في قبور الصالحين يكون بمجاوزة ما أذِن فيها، ومن المجاوزة ما هو من وسائل الشرك، ومنها ما هو شرك صريح، كاتخاذ القبور أوثاناً تُعبد من دون الله - جل وعلا - ؛ ولهذا قال - رحمه الله - : «باب ما جاء أن الغلو في قبور الصالحين يصيرها أوثاناً» وقوله : «يصيرها» يعني : يجعلها ؛ فقد يكون جَعْل الوسائل للغايات، يعني : أن الغلو صار وسيلة لاتخاذها أوثاناً، وقد يكون الغُلُو جعلها وثناً يُعبَد من دون الله - جل وعلا.

وَهَذا هو الواقع والمشاهد في كثير من بلاد الإسلام: في أن القبور صارت أوثاناً تُعبَد من دون الله، لمَّا أقيمَت عليها المشاهد والقباب، ودُعِي الناس إليها، وذُبِح لها، وقبلت النذور لها، وصار يُطَاف حولها، ويُعكَف عندها، ونحو ذلك من أنواع الشرك الأكبر بالله.

قوله: «روى مالك في الموطأ أن رسول الله في قال: « اللهم لا تجعل قبري وثناً يُعبَد، اشتد غضب الله على قوم اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد».

قوله « اللهم لا تجعل قبري وثناً يعبد » هذا دعاءً ، ورَغَبٌ منه لله إلى الله تعالى ألا يقع ذلك بقبره، ولو كان ذلك لا يقع أصلاً، ولا يمكن أن يقع، لما دعا النبي عليه الصلاة والسلام بذلك الدعاء العظيم، وهو أن لا يُجعَل قبره وثناً يُعبَد، كما جُعِلت قبور غيره من الأنبياء والمرسلين- عليه الصلاة والسلام- فإن عدداً من قبور الأنبياء والمرسلين عليهم الصلاة والسلام اتُخِذَت أوثاناً تُعبَد من دون الله، وفي قوله: « اللهم لا تجعل قبري وثناً يعبد» دليل على أنَّ القبر يمكن أن يكون وثناً يُعبد. فالغاية أن يكون القبر وثناً يُعبد ؟ وقول النبي ؟ « اللهم لا تجعل قبري وثناً يعبد » دعاءٌ منه بأنّ لا تتحقق هذه الغاية التي من وسائلها ما جاء في قوله بعد ذلك: « اشتد غضب الله على قوم اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد». وهذا هو غلو الوسائل، فاتخاذ قبور الأنبياء مساجد غلوٌّ من غلو الوسائل، يُصَيِّرُ تلك القبور أوثاناً. فالنبي عليه الصلاة والسلام جمع في هذا الحديث بين ذِكْر الوسيلة، والتنفير منها، وبيان اشتداد غضب الله على من فعلها، وذِكّر نهاية ما تصل إليه تلك الوسيلة بأصحابها وهي: أن تكون القبور أوثاناً تُعبد من دون الله- جل وعلا-.

فهذا الحديث صريح في أن القبر يمكن أن يكون وثناً، والخرافيون يقولول: إن القبور لا يمكن أن تكون أوثاناً، والأوثان هي أوثان الجاهلية وأصنام الجاهلية فقط. فنقول في الردِّ عليهم: إن الجاهليين إذا كانوا قد تعلّقوا

بِأَصُّنَامِ، وبأحجار، وبأشجار، وبغير ذلك من الأشياء، واعتقدوا فيها، ووصل بهم ذلك الاعتقاد إلى حد الشرك الأكبر، مع أن المسوغ العقلي والنفسى لعبادتها غير قوي، ولا ظاهر فيها: فإن اتخاذ قبور الصالحين، والأنبياء، والمرسلين أوثانا، أو أن يتوجه إلى أصحابها بالعبادة وارد من باب أولى ؛ لأن تعلق القلوب بالصالحين أولى من تعلقها بالأحجار، وتعلقها بالأنبياء والمرسلين أولى من تعلقها بالجن، أَوُّ بِٱلْأَشْجَارِ، أَوُّ بِالْأَحْجَارِ، أو نحو ذلك. فوسائل الشرك بالقبور، أظهر منها في الأصنام ونحوها، وأوضح؛ وهما يشتركان في أن كُلاَّ منهما يعتقد تَأْثِيرَ الصُّنَمِ أو الوثن في حصول ما يرجوه من الشفاعة عند الله؛ فأولئك المشركون يقولون في آلمتهم: ﴿ مَا نَعْبُدُهُمْ إِلَّا لِيُقَرِّبُونَآ إِلَى ٱللَّهِ زُلَّفَى ﴾ الزمر: ١٦ ويقولون: ﴿ هَـٓ وُلآ ءِ شُفَعَ لَوُنَا عِندَ ٱللَّهِ ﴾ [يونس:١٨]، وأهل العصور التي فشا فيها الشرك، إذا سألتهم يقولون: هذا توسل، وهذا استشفاع، والحال واحدة، والسبيل الذي جعل تلك القبور أوثانا هو اتخاذها مساجد، والبناء عليها، والحث على مجيئها، والتبرك بها، وذكر الكرامات التي تحصل عندها من إجابة الدعوات، وتفريج الكربات !!، إلى غير ذلك مما يفعله المشركون بقبور معظميهم.

« ولابن جرير بسنده عن سفيان، عن منصور، عن مجاهد، قال في قوله الله أَفَرَءَيْتُمُ ٱللَّتَ وَٱلْعُزَّكُ ﴾ [النجم: ١٩] قال: كان يلت لهم السويق، فمات، فعكفوا على قبره، وكذا قال أبو الجوزاء عن ابن عباس قال: كان يلت السويق للحاج». الشاهد قول مجاهد: « مات

فعكفوا على قبره»، فهذا العكوف؛ لأجل أنه رجل كان ينفعهم، يلتُّ السويق لهم، وهذا على قراءة ﴿ أَفَرَءَيْتُمُ ٱللَّنَ وَٱلْعُزَّكِ ﴾.

ووجه المناسبة ظاهر: من أن صلاح ذلك الرجل جعلهم يغلون في قبره كما قال: « فعكفوا على قبره». والعكوف على القبور يصيِّرها أوثاناً، والعكوف معناه: لزوم القبر بتعظيمه، واعتقاد البركة، والثواب، والنفع، ودفع الضر، في لزومه، فهذا معنى العكوف.

«وعن ابن عباس رضي الله عنهما قال: لعن رسول الله ه زائرات القبور، والمتخذين عليها المساجد والسرج. رواه أهل السنن»: وجه الدلالة من الحديث ظاهرة: وهي أنَّ النبي ه لعن المتخذين على القبور المساجد والسُّرج. أما اتخاذ المساجد على القبور فقد سبق الكلام عليه، وأمّا لعن المتخذين السرج على القبور: فلأنها وسيلة لتعظيم تلك القبور، ونوع من أنواع الغلو فيها، وقد كانت القبور المُعظَّمة تُسْرَج قدياً، وتُجعَلَ عليها القناديل، أما في هذه الأعصار، فيجعلون عليها الأنوار العظيمة التي تبين أن هذا المكان مقصود، وأنه مطلوب الراغبين، ويجعلون لها من وسائل الإضاءة العصرية الحديثة ما يسطع الأبصار، ويُغري الناس بتعظيمها وعبادتها. ولا شك أن هؤلاء ملعونون بلعنة رسول الله. فلا يجوز أن تُتخذ السرج على القبور؛ لأن اتخاذ السرج على القبور من أنواع الغلو فيها؛ ولأنه يدعو إلى تعظيمها، وقد يؤول الأمر بعد ذلك إلى أن تُتخذ آلهة وأوثاناً تُعبدُ مع الله جل وعلا-.



# « باب ما جاء في حماية المصطفى الله جناب التوحيد، وسده كل طريق يوصل إلى الشرك»

وقول الله عزوجل ﴿ لَقَدْ جَآءَكُمْ رَسُولٌ مِّنْ أَنفُسِكُمْ عَزِيزٌ عَلَيْهِ مَاعَنِتُّمْ حَرِيطٌ ﴿ فَأَن تَوَلَّوْا فَقُلُ مَاعَنِتُّمْ حَرِيطٌ ﴿ فَإِن تَوَلَّوْا فَقُلُ مَاعَنِتُمْ حَرِيطٌ ﴿ فَإِن تَوَلَّوْا فَقُلُ حَسْبِى ٱللّهُ لَآ إِلَهَ إِلّا هُوَ عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ وَهُوَ رَبُّ ٱلْعَرْشِ ٱلْعَظِيمِ ﴾ حَسْبِى ٱللّهُ لَآ إِلَهَ إِلّا هُوَ عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ وَهُوَ رَبُّ ٱلْعَرْشِ ٱلْعَظِيمِ ﴾ [التوبة: ١٢٨-١٢٩].

وعن أبي هريرة أقال: قال رسول الله (« لا تجعلوا بيوتكم قبوراً، ولا تجعلوا قبري عيداً، وصلوا عليّ، فإن صلاتكم تبلغني حيث كنتم». رواه أبو داود بإسناد حسن، ورواته ثقات (۱).

وعن علي بن الحسين ﴿: أنه رأى رجلاً يجيء إلى فُرْجة كانت عند قبر النبي ﴿ فيدخل فيها فيدعو فنهاه وقال: ألا أحدثك حديثاً سمعته من أبي عن جدي عن رسول الله ﴿ قال: « لا تتخذوا قبري عيداً، ولا بيوتكم قبوراً، وصلوا علي فإن تسليمكم يبلغني حيث كنتم ﴿ رواه في المختارة (٢).

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود (٢٠٤٢).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الضياء المقدسي في " المختارة " (٤٢٨).

#### فيه مسائل:

الأولى: تفسير آية براءة.

الثانية: إبعاده أمته عن هذا الحِمى غاية البُعد.

الثالثة: ذكر حرصه علينا ورأفته ورحمته.

الرابعة: نهيه عن زيارة قبره على وجه مخصوص، مع أن زيارته من أفضل الأعمال.

الخامسة: نهيه عن الإكثار من الزيارة.

السادسة: حثه على النافلة في البيت.

السابعة: أنه متقرر عندهم أنه لا يُصلى في المقبرة.

الثامنة: تعليله ذلك: بأن صلاة الرجل وسلامه عليه يَبْلَغه وإن بَعُدَ، فلا حاجة إلى ما يتوهمه من أراد القرب.

التاسعة: كونه صلى الله عليه وسلم في البرزخ تُعرض أعمال أمته في الصلاة والسلام عليه.

#### الشرح:

هذا الباب من جنس الأبواب قبله الواردة في حماية النبي عليه الصلاة والسلام جناب التوحيد، وفي سدِّه كُلَّ طريق يوصل إلى الشرك. وأتى الشيخ – رحمه الله – هنا بآية براءة، وهي قول الله تعالى: ﴿ لَقَدْ جَآءَكُمْ رَسُولُ مِّنْ أَنفُسِكُمْ عَزِيزٌ عَلَيْهِ مَاعَنِتُمْ حَرِيصٌ عَلَيْكُم بِاللَّمُوْمِنِينَ رَءُوفُ رَّحِيمُ ﴾ التوبة: ١٢٨.

فقوله: ﴿ عَزِيزٌ عَلَيهِ مَاعَنِتُم ﴾ يعني: عزيز عليه عنتكم؛ يعني: أن تكونوا في عَنت ومشقة، فهذا عزيز عليه ولا يرغب فيه عليه الصلاة والسلام.

قوله: ﴿حَرِيصٌ عَلَيْكُم ﴾، لأنه عليه الصلاة والسلام عزيز عليه عنت أمته، فهو لهذا يأمرهم بكل خير، وينهاهم عن كل شر، ويحمي حِمَى ما أمرهم به، وما نهاهم عنه ؛ لأن الناس إذا أقدموا على ما نُهوا عنه: فإنهم أقدموا على مهلكتهم، وأقدموا على ما فيه عنتهم في الدنيا وفي الأخرى، والنبي عليه الصلاة والسلام عزيزٌ عليه عنت أمته أي: أن يقعوا في ما يعود عليهم بالوبال وبالمشقة ؛ لهذا قال بعدها: ﴿حَرِيصٌ عَلَيْكُم ﴾، لأن عزة مشقتهم عليه، وحرصه عليهم متلازمان، فمن حرصه علينا عليه الصلاة والسلام، ومن كونه يعزُّ عليه عنتنا، أنْ حَمَى حِمَى التوحيد، وَحَمَى جناب التوحيد، وسدَّ كل طريق قد نصل بها إلى الشرك، عليه الصلاة والسلام، وهذا وجه الاستدلال من الآية على الباب.

وأما حديث أبي هريرة فوجه الشاهد منه قوله: « ولا تجعلوا قبري عيداً» ، والعيد يكون عيداً مكانياً كما جاء هنا ، ويكون عيداً زمانياً ، فقوله: « لا تجعلوا قبري عيداً» يعني: لا تصيروا قبري مكاناً تعودون إليه ، أو: تعتادون الجيء إليه في أوقات معلومة ؛ فإن هذا قد يوصل إلى أن يُعظَّم النبي عليه الصلاة والسلام كتعظيم الله - جل وعلا - . فاتخاذ القبور عيداً من وسائل الشرك ؛ ولهذا قال: « وصلوا علي " ، فإن صلاتكم تبلغني حيث كنتم » .

وكذلك حديث علي بن الحسين هو بمعنى الحديث السابق. ولفظ حديث على بن الحسين أنه قال: ألا أحدثك حديثاً سمعته من أبي عن جدي عن رسول الله على ؟ قال: «لا تتخذوا قبري عيداً، ولا بيوتكم قبوراً» قاله للرجل الذي كان يعتاد الحجيء إلى فرجة كانت عند القبر؛ لأن اعتياده الدعاء عند القبر نوع من الغلو، ووسيلة إلى تعظيم القبر، واتخاذه عيداً. وهذا من وسائل الشرك.

فحمى النبي عليه الصلاة والسلام حمى التوحيد وحرس جنابه، وسدً كل طريق توصل إلى الشرك، حتى في قبره عليه الصلاة والسلام، فإذا كان قد نهى عن اتخاذ قبره مسجداً، أو عيداً، فمن باب أولى قبور غيره من الأنبياء والمرسلين، والصالحين، فإنهم أولى بذلك؛ لأنه أفضل خلق الله عليه الصلاة والسلام. فالحاصل: أنَّ بعض هذه الأمة خالف ما دعا إليه النبي في وأمر به من حماية جناب التوحيد، فاتخذوا القبور مساجد، وأعياداً، و بنوا عليها المشاهد، وأسرجوها، وقدموا لها الذبائح والنذور، وطافوا حولها، وجعلوها كالكعبة، وجعلوا الأمكنة حولها مقدسة أعظم من تقديس بقاع الله المباركة، بل إن عُبَّاد القبور تجد عندهم من الذل، والخضوع، والإنابة، والرغب، والرهب حين يأتون إلى قبر النبي أو قبر الرجل الصالح أو قبر الولي ما ليس في قلوبهم إذا كانوا في خلوة مع الله - جل جلاله - وهذا عين الحادة لله - جل وعلا - ولرسوله في.



# « باب ما جاء أن بعض هذه الأمة يعبد الأوثان»

وقول الله تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ أُوتُواْ نَصِيبًا مِّنَ ٱلْكِتَابِ
يُؤْمِنُونَ بِٱلْجِبْتِ وَٱلطَّاعُوتِ وَيَقُولُونَ لِلَّذِينَ كَفَرُواْ هَلَوُلآءِ أَهْدَك مِنَ
ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ سَبِيلًا ﴾ النساء: ١٥١.

وقول ه تعالى: ﴿ قُلْ هَلْ أُنَبِّئُكُم بِشَرِّ مِّن ذَالِكَ مَثُوبَةً عِندَ ٱللَّهِ مَن لَّعَنهُ ٱللَّهُ وَعَبَدَ ٱلطَّاعُوتَ ﴾ لَعَنهُ ٱللَّهُ وَعَضِبَ عَلَيْهِ وَجَعَلَ مِنْهُمُ ٱلْقِرَدَةَ وَٱلْحَنَازِيرَ وَعَبَدَ ٱلطَّاعُوتَ ﴾ الله ده: ٢٠٠.

وقوله تعالى: ﴿ قَالَ ٱلَّذِينَ غَلَبُواْ عَلَىٰ أَمْرِهِمْ لَنَتَّخِذَ ۖ عَلَيْهِم مَّسْجِدًا ﴾ الكهف: ٢١.

وعن أبي سعيد أن رسول الله قال: « لتتبعن سنن من كان قبلكم حذو القذة بالقذة حتى لو دخلوا جحرضب لدخلتموه» قالوا: يا رسول الله اليهود والنصارى ؟ قال: « فمن ؟» أخرجاه (۱) ولسلم عن ثوبان أن رسول الله قال: « إن الله زوى لي الأرض، فرأيت مشارقها ومغاربها، وإن أمتي سيبلغ ملكها ما زُوي لي منها، وأعطيت الكنزين: الأحمر، والأبيض، وإني سألت ربي لأمتي الأمتي الأحمية ألا

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري(٣٤٥٦)، ومسلم(٢٦٦٩) بنحوه.

يهلكها بسنة بعامة، وألا يسلط عليهم عدواً من سوى أنفسهم فيستبيح بيضتهم، وإن ربي قال: يا محمد إذا قضيت قضاء فإنه لا يرد، وإني أعطيت لأمت لأمت ألا أهلكهم بسنة بعامة، وألا أسلط عليهم عدواً من سوى أنفسهم، فيستبيح بيضتهم، ولو اجتمع عليهم من بأقطارها حتى يكون بعضهم يهلك بعضاً ويسبي بعضهم بعضاً» (۱) رواه البرقاني في صحيحه وزاد: « وإنما أخاف على أمتي الأئمة المضلين، وإذا وقع عليهم السيف لم يرفع إلى يوم القيامة، ولا تقوم الساعة حتى يلحق حي من أمتي بالمشركين، وحتى تعبد فئام من أمتي الأوثان، وإنه سيكون في أمتي كذابون ثلاثون، كلهم يزعم أنه نبي، وأنا خاتم النبيين، لا نبي بعدي، ولا تزال طائفة من أمتي على الحق منصورة لا يضرهم من خذلهم حتى يأتي أمر الله تبارك وتعالى».

### فيه مسائل:

الأولى: تفسير آية النساء.

الثانية: تفسير آية المائدة.

الثالثة: تفسير آية الكهف.

الرابعة: - وهي أهمها- ما معنى الإيمان بالجبت والطاغوت؟ وهل هو اعتقاد قلب؟ أو هو موافقة أصحابها مع بغضها ومعرفة بطلانها؟

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٢٨٨٩).

الخامسة: قولهم: إن الكفار الذين يعرفون كفرهم أهدى سبيلاً من المؤمنين.

السادسة: - وهي المقصود بالترجمة - أن هذا لابد أن يوجد في هذه الأمة، كما تقرر في حديث أبي سعيد.

السابعة: التصريح بوقوعها، أعني عبادة الأوثان في هذه الأمة في جموع كثيرة.

الثامنة: -العجب العجاب- خروج من يُدعي النبوة، مثل المختار، مع تكلُّمِه بالشهادتين، وتصريحه بأنه من هذه الأمة. وأن الرسول حق وأن القرآن حق. وفيه أن محمداً خاتم النبيين، ومع هذا يُصدَّق في هذا كُلِّه مع التضاد الواضح. وقد خرج المختار في آخر عصر الصحابة وتبعه فئام كثيرة.

التاسعة: البشارة بأن الحق لا يزول بالكلية، كما زال فيما مضى، بل لاتزالُ عليه طائفة.

العاشرة: الآية العظمى: أنهم مع قلتهم لا يضرهم من خذلهم، ولا من خالفهم.

الحادية عشرة: أن ذلك الشرط إلى قيام الساعة.

الثانية عشرة: ما فيهن من الآيات العظيمة.

منها: إخباره بأن الله زوى له المشارق والمغارب، وأخبر بمعنى ذلك، فوقع كما أخبر، بخلاف الجنوب والشمال.

وإخباره بأنه أعطى الكنزين.

وإخباره بإجابة دعوته لأمته في الاثنتين.

وإخباره بأنه مُنع الثالثة.

وإخباره بوقوع السيف وأنه لا يرفع إذا وقع.

وإخباره بظهور المتنبئين في هذه الأمة.

وإخباره ببقاء الطائفة المنصورة.

وكل هذا وقع كما أخبر، مع أن كل واحدة منها من أبعد ما يكون في العقول.

الثالثة عشرة: حصر الخوف على أمته من الأئمة المضلين.

الرابعة عشرة: التنبيه على معنى عبادة الأوثان.

## الشرح:

هذا «باب ما جاء أن بعض هذه الأمة يعبد الأوثان»، وكتاب التوحيد من أوله إلى هذا الموضع، ذكر فيه الإمام محمد بن عبد الوهاب رحمه الله مسائل كثيرة من التوحيد، كبيان وجوب معرفة التوحيد، والعلم به، والخوف من الشرك، وبيان بعض أفراد التوحيد، وبعض أفراد الشرك، الأكبر والأصغر، ثم بيَّن شيئاً مما يتعلق بوسائل ذلك، وما يتعلق بالصور المختلفة التي وقعت من هذا الشرك في الأمم قبلنا وعند الجاهلين، يعني: في الأميين وفي أهل الكتاب، وكذلك مما وقع في هذه الأمة. ثم ذكر الوسائل والطرق الموصلة إلى الشرك، يعني: وسائل الشرك التي توصل إليه، وطرق الشرك الموصلة إليه.

وقد يحتج بعض المشركين والخرافيين بأن هذه الأمة حماها الله - جل وعلامن أن تعود إلى عبادة الأوثان، وعصمت من الوقوع في الشرك الأكبر بدليل
قول النبي عليه الصلاة والسلام: «إن الشيطان أيس أن يعبده المصلون في
جزيرة العرب ولكن في التحريش بينهم» (۱) فلما قال عليه الصلاة والسلام: «إن
الشيطان أيس أن يعبده المصلون في جزيرة العرب» (۲) علمنا أن عبادة الشيطان لا
تكون في هذه الأمة، وأن الشرك الأكبر لا يكون، هكذا يدعي القبوريون.

والجواب: أن هذا الاحتجاج في غير موضعه، و فهم ذلك الدليل، وذلك الحديث، ليس على ذلك النحو، وجواب ما قالوا من أن قوله عليه الصلاة والسلام: «إن الشيطان أيس أن يعبده المصلون في جزيرة العرب» هو أن نقول:إن الشيطان لا يعلم الغيب، وهو حريص على إغواء بني آدم، كما قال تعالى: ﴿ لاَ حَتَنِكَ نَ ذُرِيَّتَهُ وَ إِلاَ قَلِيلاً ﴾ [الإسراء: ٢٦] هو أيس ولكن لم يأيسه الله - جل وعلا - فالشيطان أيس بنفسه لما رأى عز الإسلام، ولما رأى ظهور التوحيد على الكفر في جزيرة العرب، فأيس لما رأى ذلك ولكنه لم يأيسه الله - جل وعلا - من أن يعبد في جزيرة العرب.

ثم إن في قوله: «أيس أن يعبده المصلون» إشارة إلى أن أهل الصلاة، هم الذين لا تتأتى منهم عبادة الشيطان، لأن المصلين لا شك أنهم آمرون بالمعروف ناهون عن المنكر؛ لأن المصلي هو الذي أقام الصلاة، ومن أقام الصلاة فإن الصلاة تنهى عن الفحشاء والمنكر، وأعظم المنكر الذي سينكره

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه.

<sup>(</sup>٢) تقدم تخريجه.

المصلي، هو: الشرك بالله- جل وعلا-. فيكون الشيطان بذلك قد يأس أن يعبده من أقام الصلاة على حقيقتها كما أراد الله- جل وعلا-.

فليس في هذا الحديث -إذاً - أن عبادة الشيطان لا تكون في هذه الأمة ، بل فيه: أن الشيطان أيس لما رأى عز الإسلام ولكنه لم يُأيَّس ؛ ولهذا فإن طائفة من العرب ارتدوا عن الإسلام بعد وفاة النبي شبقليل ، ولا شك أن ذلك الارتداد كان من عبادة الشيطان ؛ لأن عبادة الشيطان تكون - أيضاً - بطاعته ؛ كما قال - جل وعلا - : ﴿ أَلَمْ أَعْهَدُ إِلَيْكُمْ يَلَبَنِي ءَادَمَ أَن لا تَعْبُدُوا الشيطان - كما في تفسير الشيطان أَإِنَّهُ لَكُمْ عَدُولٌ مُّبِينٌ ﴾ ، ليس: ١٦ وعبادة الشيطان - كما في تفسير الآية - : بطاعته في الأمر والنهي ، وطاعته في الشرك ، وطاعته في ترك الإيمان وترك لوازمه .

وقد كان إمام الدعوة – رحمه الله – مستحضراً لهذا الدليل الذي يحتج به المشركون – من هذه الأمة، من أهل عصره وغيرهم – على نفي عبادة هذه الأمة للأوثان، وعدم وقوع الشرك منهم، فأراد – رحمه الله – التنبيه على بطلان الاستدلال بذلك الدليل على ما ادعوه، بل هو لا يدل على قولهم، إذ قد عرفنا معناه وتفسيره فيما تقدّم. والأدلة جاءت مُصر حة أن بعض هذه الأمة يعبد الأوثان، وهذا نما يُصحِّح معنى ما أشرنا إليه من كون الشيطان قد يأس من أن يعبده المصلون في جزيرة العرب.

وقول الإمام- رحمه الله-: «باب ما جاء أن بعض هذه الأمة يعبد الأوثان» معناه: أن عبادة الأوثان واقعة في هذه الأمة بنصِّ قول النبي ، كما وقعت في الأمم السالفة، فهذه الأمة ستقع فيها عبادة غير الله سبحانه وتعالى- أيضاً-.

وقوله: « باب ما جاء » يعني: من النصوص في الكتاب وفي السنة.

وقوله: «أن بعض هذه الأمة» نصّ على وقوع ذلك من بعضهم، لا من كلهم ؛ لأن عبادة الأوثان لم تكن من الأمة كلها، وإنما كانت من بعض هذه الأمة، وإلا فلا تزال طائفة من هذه الأمة ظاهرة على الحق كما قال عليه الصلاة والسلام: «ولا تزال طائفة من أمتي ظاهرين على الحق لا يضرهم من خذلهم إلى قيام الساعة».

والمقصود بـ «بعض هذه الأمة»: ذلك البعض المرذول، فنفهم من هذا أن هناك من الأمّة من يقوم بالاستمساك بالأمر الأول الذي كان عليه الرسول الله وكان عليه صحابته، في أمر التوحيد، وأمر العبادة والسنن.

لكن هل المقصود بقوله: « هذه الأمة»: أمة الدعوة أو أمة الإجابة ؟

إذا قلنا: أمة الدعوة. فلا شك أن هناك من أمة الدعوة - وهم جميع الجن والإنس - من عبد الأوثان، واستمر على عبادتها، بعد بعثة النبي ، ولم يرض ببعثته، ولم يقبل ذلك.

وإذا قلنا: إن المراد بالأمة أمة الإجابة، يعني: أن من أجاب الرسول في في دعوته، تتقادم بهم العهود، حتى يرتدوا على أدبارهم، ويتركوا دينهم، كما جاء في باب سكف في أن سبب كفر بني آدم، وترْكِهم دينهم الغلو في الصالحين، لكن الظاهر هنا أن قوله: « بعض هذه الأمة يعبد الأوثان» يعني به أمة الإجابة في أنهم يتركون دينهم، ويتوجهون إلى الأوثان ويعبدونها.

و « الأوثان»: جمع وثن، والوثن هو: كل شيء توجه إليه الناس بالعبادة، إما بأن يدعوه مع الله- جل وعلا- أو أن يستغيثوا به، أو أن يعتقدوا فيه أنه

ينفع ويضر بدون إذن الله - جل وعلا - أو أنه يُرجَى رجاء العبادة، ويُخَاف منه كخوف الله - جل وعلا - أي: خوف السر، ونحو ذلك من التوجهات، والعبادات، فمن اعتُقِدَ فيه شيءٌ من ذلك فهو وثن من الأوثان، وقد يكون راضياً بتلك العبادة، وقد لا يكون راضياً.

والوثن ليس هو المُصوَّر على شكل صورة، بل الصّنم هو ما كان على شكل صورة - كما سبق أن ذكرنا - فالفرق بين الأوثان والأصنام: أن الأصنام هي: الآلهة التي صُوِّرت على شكل صور؛ كأن ي َجْعَلَ لنبي من الأنبياء صورة ويعبدها، أو يجعل لرجل من الرجال - كبوذا ونحوه - صورة ويسجد لها، ويعبدها، فهذه تسمَّى أصناماً. أمّا الأوثان فهي الأشياء المعبودة أيّا كانت؛ فقد تكون جداراً، أو قبراً، أو رجلاً ميتاً، أو صفة من الصفات يتخذها معبودةً من دون الله. فكل ما تَوجَّه إليه العباد بنوع من أنواع العبادة: فهو وثن من الأوثان.

قوله: « وقول الله تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ أُوتُواْ نَصِيبًا مِّنَ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَامَ لكل السَّاء: ١٥١» الجبت: اسم عام لكل ما فيه مخالفة لأمر الله - جل وعلا - وأمر رسوله في الاعتقاد، فقد يكون الجبت سحراً - وهذا هو الذي فسّر به كثير من السلف الجبت، وقد يكون الجبت الكاهن، وقد يكون الجبت الشيء المرذول الذي يضر صاحبه.

ومعنى قوله: ﴿ يُؤمِّنُونَ بِٱلْجِبْتِ وَٱلطَّلغُوتِ ﴾ يعني: يؤمنون بالسحر، ويؤمنون بالباطل، وبعبادة غير الله- جل وعلا-.

ويؤمنون بـ ﴿ ٱلطَّنْعُوتِ ﴾ والطاغوت: مشتق من الطغيان، وهو: مجاوزة الحد، فالطاغية هو الذي تجاوز الحد في أمر الدين، بأن جعل ما لله لـه ؛ ولهذا يُعرِّف ابن القيم- رحمه الله- الطاغوت بأنه: «كل ما تجاوز به العبد حَدَّه من معبود، أو متبوع، أو مطاع».

ومعنى مجاوزة العبد به حده: أنه تعدى حَدَّ ذلك الشيء الذي توجه إليه ، وهو الحد الذي لم يأذن به الشرع مجاوزته له ، فتوجهه إليه بالعبادة ، أو اعتقاده فيه بعض خصائص الإلهية من أنه: يغيثه كيف ما شاء ، ومن أنه يملك غوثه ، ويملك الشفاعة له ، أو أن يغفر له ، وأن يعطيه ، ويملك أن يقربه إلى الله - جل وعلا - ، ونحو ذلك مما لا يملكه المعبودون ، فإن كل ذلك مجاوزته بذلك المتّخذ عن الحد الذي جُعِلَ له في الشرع.

فهذا معنى مجاوزة الحد في المعبودين، والمقصود بقوله: «أو متبوع» مثل العلماء، والقادة في أمر الدين، ومعنى مجاوزة الحد فيهم: أنهم صاروا يتبعونهم في كل ما قالوا، وإن أحلُّوا لهم الحرام، وحرموا عليهم الحلال، أو جعلوا لهم السنة بدعة، والبدعة سنة، وهم يعلمون أصل الدين، ولكنهم خالفوا لأجل ما قال فلان، فإن هذا قد تُجُوز به حده، فإنَّ حد المتبوع في الدين: أن يكون آمراً بما أمر به الشرع، ناهياً عما نهى عنه الشرع. فإذا أحل الحرام، أو حرَّم الحلال: فإنه يعتبر طاغوتاً، ومن اتبعه فإنه يكون قد تجاوز به حده، وقد أقرّ بأنه طاغوت، واتخذه كذلك.

وقوله: «أو مطاع» يشمل الأمراء، والملوك، والحكام، والرؤساء، الذين يأمرون بالحرام فيُطاعُون، ويأمرون بتحريم الحلال فيطاعُون في ذلك مع علم المُطيع بما أمر

الله - جل وعلا - به فهؤلاء اتخذوهم طواغيت ؛ لأنهم جاوزوا بهم حدهم. فهذا شرح لمعنى ما ذكره الإمام ابن القيم - رحمه الله - من تعريف الطاغوت.

وقوله في الآية المتقدمة: ﴿ ٱلطَّلْغُوتِ ﴾ يدخل فيه كل هذه الأنواع، أي الذين عبدوا، والذين اتبعوا، والذي أطبعوا.

ووجه مناسبة هذه الآية للباب: أن الإيمان بالجبت والطاغوت، حصل ووقع من الذين أوتوا نصيبا من الكتاب، من اليهود والنصارى، وإذا كان قد وقع منهم، فسيقع في هذه الأمة؛ لأن النبي عليه الصلاة والسلام أخبر أن ما وقع في الأمم قبلنا سيقع في هذه الأمة، كما قال في حديث أبي سعيد الآتي: «لتتبعن سنن من كان قبلكم حذو القذة بالقذة حتى لو دخلوا جحر ضب لدخلتموه» فمثل بشيء صغير، وهو دخول جحر الضب- الذي لا يمكن أن يفعل- تنبيها على أن ما هو أعلى من ذلك سيقع من هذه الأمة، كما وقع من الأمم قبلنا.

وقد حصل - كما أخبر به النبي الله عن هذه الأمة من آمن بالسحر، ومنهم من آمن بعبادة غير الله، ومنهم من أطاع العلماء والأمراء في تحليل ما حرم الله وتحريم ما أحل الله، فكانوا بذلك متبعين سنن من كان قبلهم، وحصل منهم إيمان بالجبت والطاغوت كما حصل من الأمم قبلهم.

« وقوله تعالى: ﴿ قُلُ هَلُ أُنَبِّئُكُم بِشَرِّ مِّن ذَالِكَ مَثُوبَةً عِندَ ٱللَّهِ مَن لَا عَنهُ اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ وَعَضِبَ عَلَيْهِ وَجَعَلَ مِنْهُمُ ٱلْقِرَدَةَ وَٱلْخَنَازِيرَ وَعَبَدَ ٱلطَّاعُوتَ ﴾ لَا عَنهُ اللَّهُ وَعَضِبَ على هذه القراءة ﴿ عَبَدَ ٱلطَّاعُوتَ ﴾ يكون الطاغوت مفعول (عبد) ، و( عبد) فعلا معطوفا على قوله: ( لعن) ، كأنه قال بتقديم وتأخير: من

لعنه الله ومن عبد الطاغوت. ووجه الاستشهاد من الآية: أن عبادة الطاغوت وقعت في أولئك الملعونين، وبما أن ما وقع في الأمم السالفة بخبر النبي شسيقع في هذه الأمة، فإننا نعلم أن في هذه الأمة من سيعبد الطاغوت كما عبدها أولئك، وعبادة الطاغوت عامة - كما ذكرنا - يدخل فيها عبادة الأوثان مِنْ عبادة القبور، وتأليه أصحابها، والتوسيل بهم إلى الله - جل وعلا -، والاستشفاع بهم إلى الله - جل وعلا -، أو طلب الشفاعة منهم، ونحو ذلك من الوسائل الشركية، أو ما هو من الشرك الأكبر، فحصلت عبادة الأوثان من القبور، ومن المشاهد، ومن الأشجار ومن الأحجار، ونحو ذلك مما اعتقد فيه الجهلة الذين تركوا دين محمد عليه الصلاة والسلام.

«وقوله تعالى: ﴿ قَالَ ٱلَّذِينَ عَلَبُواْ عَلَىٰ أَمْرِهِمْ لَنَتَّخِذَ ﴾ عَلَيْهِم مَّسْجِدًا ﴾ الكهف: ٢١]»: قصة أصحاب الكهف معروفة ، وهذه الجملة بعض آية من قصة أصحاب الكهف ، جعلهم الله - جل وعلا - آية ، كما قال تعالى: ﴿ وَلَبِثُواْ فِي كَهْفِهِمْ ثَلَتُ مِاْئَةٍ سِنِينَ وَٱزْدَادُواْ تِسْعَا ﴾ الكهف: ٢٥] واطّلع الناس على أنهم مكثوا أحياء هذه المدة الطويلة ، فاعتقدوا

فمنهم من قال: ﴿ آبَنُواْ عَلَيْهِم بُنْيَانَا ﴾.

فيهم، ولُمَّا ماتوا تنازعوا في أمرهم:

ومنهم من قال: اجعلوا لهم فناء وداراً، وعظّموا مكانهم، واختلف الناس فيهم في ذلك الزمان، قال الله- جل وعلا-: ﴿ قَالَ ٱلَّذِينَ غَلَبُواْ عَلَىٰٓ

أَمْرِهِمْ لَنَتَّخِذَتَ عَلَيْهِم مَّسْجِدًا ﴾ [الكهف: ٢١] فمَنْ الذين غلبوا على الأمر ؟ اختلف المفسرون في ذلك:

فقال قائلون: هم المسلمون - مسلمو ذلك الزمان - حصل منهم تعظيم لأصحاب الكهف، فقالوا: ﴿ آبْنُواْ عَلَيْهِم بُنْيَانًا ﴾ [الكهف: ٢١] وقالوا: ﴿ لَنَتَّخِذَتَ عَلَيْهِم مَّسْجِدًا ﴾ تعظيماً لهم ودلالة للناس عليهم، فإذا كان هذا القول راجحاً فإنه من وسائل الشرك بالله ويؤدي إلى عبادة تلك القبور والاعتقاد في أصحاب الكهف، وهذا القدر حصل في هذه الأمة.

ر والقول الشاني: أن الذين غلبوا على أمرهم هم المشركون، يعني: أتباع ذلك الدين لاعتقادهم الجاهلي، ولما في قلوبهم من الشرك والبدع التي خالفوا بها أنبياءهم، قالوا ﴿ لَنَتَّخِذَ آَ عَلَيْهِم مَّسْجِدًا ﴾.

والقول الثالث: - وهو الذي رجحه ابن كثير - رحمه الله - ورجحه عدد أيضاً من أهل العلم - أن الذين غلبوا على أمرهم هم الكبراء، والأمراء، وأصحاب النفوذ فيهم، لأن الذي له الغلبة في الأمر هو من يملك الأمر والنهي في الناس وهم الكبراء، وأصحاب النفوذ، وملوك ذلك الزمان، وأمراؤه، في الناس وهم الكبراء، وأصحاب النفوذ، وملوك ذلك الزمان، وأمراؤه، عظم وا هؤلاء الصالحين وقالوا ﴿ لَنتَّخِذَ بَ عَلَيْهِم مَّسْجِدًا ﴾، وقد حصل هذا في تلك الأمة، وما دام أنه حصل فإنه سيحصل في هذه الأمة؛ لأنه ما من خصلة من الشرك حصلت في الأمم قبلنا إلا وحصلت في هذه الأمة من ادعى بعض هذه الأمة أنه الله - جل وعلا - وأن الله يحل فيه ونحو ذلك،

بل قد ادعوا أن روح الإله تتناسخ في أناس معنيين كما هو اعتقاد طوائف من الباطنيين ونحو ذلك، وهذا كما قال عليه الصلاة والسلام: « لتتبعن سنن من كان قبلكم حذو القذة بالقذة».

قوله: (سنن) يروى بضم السين وفتح النون، وهو: جمع سُنة، وهي: الطريقة، يعني كأنه قال: لتتبعن طرائق من كان قبلكم يعني في الدين. ويروى بفتح السين والنون معا، وهو على هذه الرواية مفرد، ومعناه: السبيل والطريق، يعني: لتبعن سبيل من كان قبلكم.

واللام في قوله: « لتتبعن» هي الواقعة في جواب القسم، فيفهم من ذلك أن النبي عليه الصلاة والسلام أقسم على ذلك، فقال مؤكداً: والله لتتعبن سنن من كان قبلكم.

وإنما أقسم عليه الصلاة والسلام ليؤكد هذا الأمر تأكيداً عظيماً، وأن هذه الأمة ستتبع - لا محالة - طريق وسبيل من كان قبلها من الأمم، وهذا تحذير؛ لأن الأمم السالفة إما أن يكونوا من أهل الكتاب اليهود والنصارى، وهؤلاء قد وصفهم الله - جل وعلا - بأنهم مغضوب عليهم وضالون، فإذا اتبعت هذه الأمة سبيلهم، فمعنى ذلك أنها تعرضت للغضب واللعنة، وقد وجد في هذه الأمة من سلك سبيل اليهود، ومن سلك سبيل النصارى؛ ولهذا قال بعض السلف: من فسد من علمائنا ففيه شبه من اليهود، ومن فسد من عبادنا ففيه شبه من اليهود، ومن فسد من عبادنا ففيه شبه من اليهود، والنصارى خالفت على ضلالة وقد قال - جل وعلا -: ﴿ غَيْرِ ٱلْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا ٱلضَّالِينَ ﴾ [الفاتحة: ٧] والمغضوب عليهم هم اليهود، والضالون هم النصارى كما فسرها النبي ...

قوله: «حنو القذة بالقذة» أي: مثلا بمثل، وهو مثل للشيئين يستويان، ولا يتفاوتان. مأخوذ من قذة السهم، وهي أذنه؛ لأن كل قذة تقر على صاحبتها، ثم تقطع على قياسها، فلا يكون بينها تفاوت. وقد وقع ما أخبر به النبي في فحصل في هذه الأمة مثل ما حصل في الأمم قبلنا في أبواب الربوبية، وفي أبواب الإلهية، وفي الأسماء والصفات، وكذلك في العمل، وفي السلوك، وكذلك القول في أفعال الله - جل وعلا - فكل شيء كان فيمن قبلنا جاء ووقع في هذه الأمة، نسأل الله - جل وعلا - السلامة والعافية.

ووجه الاستشهاد من حديث ثوبان- وهو حديث طويل- قوله عليه الصلاة والسلام: « وإنما أخاف على أمتي الأئمة المضلين» والأئمة المضلون هم الذين اتخذهم الناس أئمة ، إما من جهة الدين ، وإما من جهة ولاية الحكم.

<sup>(</sup>١) يعني البخاري ومسلم.

والأئمة المضلون يملكون زمام الناس، فيضلون الناس بالبدع وبالشركيات، ويحسنونها لهم حتى تغدو في أعينهم حقاً، وكذلك أصحاب النفوذ وأصحاب الحكم فإنهم إذا كانوا مضلين فإن بيدهم الأمر الذي يجعلهم يفرضون على الناس أموراً ويلزمونهم بأشياء مضادة لشرع محمد من أمور العقيدة والتوحيد، ومن أمور السلوك والعمل، ومن أمور الحكم والتحاكم، وهكذا وقع في هذه الأمة ما خاف منه عليه الصلاة والسلام، فكثر الأئمة المضلون في الأمة: الأئمة المضلون من جهة الاتباع، والأئمة المضلون من جهة الطاعة.

قوله: « وإذا وقع عليهم السيف لم يُرفَع إلى يوم القيامة، ولا تقوم الساعة حتى يلحق حي من أمتي بالمشركين، وحتى تعبد فئام من أمتي الأوثان »: هذا نص صحيح من رواية البرقاني في صحيحه. فهل المراد من قوله: «حتى يلحق حي من أمتي بالمشركين» أن هذا الحي يترك بلاد المسلمين، ويذهب إلى أرض المشركين ؟ أو أنه يلحق بالمشركين في الصفات والخصال ؟ يحتمل هذا وهذا.

قوله: «وحتى تعبد فئام من أمتي الأوثان» الفئام، هي الجماعات الكبيرة، وهذا ظاهر المناسبة لقول الشيخ- رحمه الله- في الباب «باب ما جاء أن بعض هذه الأمة يعبد الأوثان».

قوله عليه الصلاة والسلام في هذا الحديث: « ولا تزال طائفة من أمتي على الحق منصورة لا يضرهم من خذلهم حتى يأتي أمر الله تبارك وتعالى» هذه الطائفة المنصورة هي التي قال فيها عليه الصلاة والسلام في حديث آخر:

«ولا تزال طائفة من أمتي ظاهرين على الحق»، وهي التي قال فيها عليه الصلاة والسلام: «وستفترق هذه الأمة على ثلاث وسبعين فرقة كلها في النار الصلاة والسلام: وهي الجماعة» فالطائفة المنصورة هي الفرقة الناجية وهي الجماعة بجمع أحاديث النبي عليه الصلاة والسلام. وسميت منصورة؛ لأن الله - جل وعلا - نصرها على من ناوأها بالحجة والبيان، ونَصْرُها الذي وُعِدَت به ليس نصراً بالسنان، ولكنه نصر بالحجة والبيان فهم وإن هُزِمُوا في بعض المعارك أو أديلت دولتهم في بعض الأحيان فهم الظاهرون على من سواهم بالحجة والبيان، وهم المنصورون بما أعطاهم الله - جل وعلا - من الحجة والنصوص والصواب والحق على من سواهم. فهم على الحق وسواهم على الباطل.

وهذان اللفظان- فرقة ناجية، وطائفة منصورة - اسمان لشيء واحد، وإنما هو من باب تنوع الصفات فقال عنها الطائفة المنصورة هنا «لا تزال طائفة من أمتي على الحق منصورة»؛ لأنها موعودة بالنصر كما قال - جل وعلا-: ﴿ إِنَّا لَنَنصُرُ رُسُلَنَا وَاللَّدِينَ ءَامَنُواْ فِي ٱلْحَيَوٰةِ ٱلدُّنيَا وَيَوْمَ يَقُومُ اللَّهُ النَّنصُرُ رُسُلَنَا وَاللَّدِينَ ءَامَنُواْ فِي ٱلْحَيَوٰةِ ٱلدُّنيَا وَيَوْمَ يَقُومُ اللَّهُ مَا أَعْطَاهُمُ اللّهُ مَا أَعْطَاهُمُ اللَّهُ مَا أَعْلَالُونَ اللَّهُ اللَّهُ مَا أَعْطَاهُمُ اللَّهُ مَا أَعْطَاهُمُ اللَّهُ مَا أَعْطَاهُمُ اللَّهُ مَا أَعْطَاهُمُ اللّهُ مَا أَعْطَاهُمُ اللَّهُ مِن النصر والتمكين في أَرضَ اللهُ مَا أَعْطَاهُمُ اللَّهُ مَا أَعْطَاهُمُ اللَّهُ مَا أَعْلَالُكُ اللَّهُ اللّهُ اللّ

وهم أيضاً الفرقة الناجية التي جاءت في حديث الافتراق، لأنها موعودة بالنجاة من النار، فهم موصوفون بالنصر، وموصوفون بالنجاة من النار، وموصوفون بالنصر على عدوهم بالحجة والبيان، وقد يكون مع ذلك نصر بالسيف والسنان ونحو ذلك.



## « باب ما جاء في السحر»

وقول الله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ عَلِمُواْ لَمَنِ ٱشْتَرَىنَهُ مَا لَهُ فِي ٱلْأَخِرَةِ مِنْ خَلَقَ ﴾ البقرة: ١٠١ وقوله: ﴿ يُؤْمِنُونَ بِٱلْجِبْتِ وَٱلطَّلْغُوتِ ﴾ النساء: ١٥١.

قال عمر: الجبت: السحر، والطاغوت: الشيطان. وقال جابر: الطواغيت: كُهَّان كان ينزل عليهم الشيطان في كل حي واحد.

وعن أبي هريرة أن رسول الله قال: « اجتنبوا السبع الموبقات»، قالوا: يا رسول الله وما هن ؟ قال: « الشرك بالله، والسحر، وقتل النفس التي حرم الله إلا بالحق، وأكل الربا، وأكل مال اليتيم، والتولي يوم الزحف، وقذف المحصنات الغافلات المؤمنات» (۱).

وعن جندب مرفوعاً: «حَدُّ الساحر ضريه بالسيف» رواه الترمذي (٢)، وقال: الصحيح أنه موقوف. وفي صحيح البخاري عن بجالة ابن عبدة قال: كتب عمر بن الخطاب أن اقتلوا كل ساحر وساحرة، قال: فقتلنا ثلاث سواحر (٣).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري(٢٧٦٦) و(٥٧٦٤) و(٦٨٥٧) ومسلم(٨٩).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي(١٤٦٠).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري(٣١٥٦).

### فيه مسائل:

الأولى: تفسير آية البقرة.

الثانية: تفسير آية النساء.

الثالثة: تفسير الجبت والطاغوت، والفرق بينهما.

الرابعة: أن الطاغوت قد يكون من الجن، وقد يكون من الإنس.

الخامسة: معرفة السبع الموبقات المخصوصات بالنهي.

السادسة: أن الساحر يكفر.

السابعة: أنه يُقتل ولا يُستتاب.

الثامنة: وجود هذا في المسلمين على عهد عمر، فكيف بعده!

### الشرح:

هذا «باب ما جاء في السحر» ومناسبة ذكر السحر لكتاب التوحيد: أن السحر نوع من الشرك، وقد قال عليه الصلاة والسلام: «من سحر فقد أشرك»، فالسحر أحد أنواع الشرك الأكبر بالله - جل وعلا - فمناسبته ظاهرة، لأنه مضاد لأصل التوحيد.

<sup>(</sup>١) أخرجه مالك في " الموطأ "(٤٦) بلاغاً، ووصله عبدالرزاق ١٨٠/١٠

والسحر في اللغة هو: عبارة عما خفي ولطف سببه، ومعنى خفي: صار سبب ذلك الشيء خفياً لا يقع بظهور، وإنما يقع على وجه الخفاء؛ ولهذا سمي آخر الليل سحراً لذلك، وكذلك قيل في أكلة آخر الليل سحور وذلك لأنها تقع على وجه الخفاء وعدم الاشتهار والظهور من الناس.

فهذه اللفظة (سِحْرٌ) وما اشتقت منه تدل على خفاء في الشيء ؛ ولهذا فإنه في اللغة يطلق السحر على أشياء كثيرة ، منها ما يكون من جهة المقال ، ومنها ما يكون من جهة الاعتقاد ، وسيأتي في هذا الباب وفي الباب الذي بعده « باب بيان شيء من أنواع السحر » ما يتصل بذلك.

وأما السحر الذي هو كفر وشرك أكبر بالله - جل وعلا - فهو استخدام الشياطين والاستعانة بها لحصول أمر بواسطة التقرب لذلك الشيطان بشيء من أنواع العبادة.

والسحر عرفه الفقهاء بقولهم: رُقَى وعزائم وعُقَد يُنفَث فيها فيكون سحراً يضرُّ حقيقة، ويُمرِض حقيقة، ويقتل حقيقة. فحقيقة السحر إذاً: أنه استخدام للشياطين في التأثير، ولا يمكن للساحر أن يصل إلى إنفاذ سحره حتى يكون متقرباً إلى الشياطين، فإذا تقرب إليها خدمته شياطين الجن بأن أثَرت في بدن المسحور، فلكل ساحر خادم من الشياطين يخدمه، ولكل ساحر مستعان به من الشياطين، فلا يمكن للساحر أن يكون ساحراً على الحقيقة إلا إذا تقرب إلى الشياطين؛ ولهذا فإن السحر شرك بالله – جل وعلا -.

وهناك شيء قد يكون في الظاهر أنه سحر، ولكنه في الباطن ليس بسحر، وهذا ليس الكلام فيه، وإنما الكلام فيما كان من السحر بالاستعانة

بالشياطين، وباستخدام الرقى والتعويذات والعُقد والنَّفث فيها، وقد قال السياطين، وباستخدام الرقى والتعويذات والعُقد الفلق: ٤] والنفاثات: هن السواحر اللاتي يعقدن العقد وينفثن فيها، خُصَّت الإناث بالاستعاذة منهن الأن الغالب في السحر أن الذي يستخدمه النساء، فجرى ذلك مجرى الغالب، والنفاثات: جمع نفَّاثة، صيغة مبالغة من النفث؛ لأنها تكثر النفث في العقدة برقى وتعازيم وتعويذات، تستخدم فيها الجن لتخدم هذه العقدة التي فيها شيء من بدن المسحور، أو فيها شيء يتعلق بالمسحور حتى يكون ذلك مؤثراً فيه. وقد سحر يهودي النبي في مُشْطٍ ومُشَاطة، يعني: في أشياء من شعره عليه الصلاة والسلام حتى يخيل للنبي في أنه يفعل الشيء ولا يفعله من جهة نسائه عليه الصلاة والسلام، فقد كان سِحْر ذلك اليهودي مؤثراً في بدنه عليه الصلاة والسلام، وإنما في بدنه يخيل إليه أنه قد واقع نساءه وهو لم يواقع عليه الصلاة والسلام، وإنما في بدنه يخيل إليه أنه قد واقع نساءه وهو لم يواقع ويخو ذلك.

وهذا السحر الذي فيه استخدام الشياطين شرك وكفر بالله - جل وعلا-، كما قال سبحانه: ﴿ وَٱتَّبَعُواْ مَا تَتَلُواْ ٱلشَّيَاطِينُ عَلَىٰ مُلْكِ سُلَيْمَانَ ﴾ البقرة: ١٠٠١ والذي تلته الشياطين على ملك سليمان هو ما قرؤوه في كتب السحر وما يتصل بذلك من عمل السحر، قال - جل وعلا-: ﴿ وَمَا كَفَرَ سُلَيْمَانُ وَلَكِنَ ٱلشَّيَاطِينَ كَفَرُواْ يُعَلِّمُونَ ٱلنَّاسَ ٱلسِّحْرَ ﴾ البقرة: ١٠٠١ فعلل كفر الشياطين بقوله: ﴿ يُعَلِّمُونَ ٱلنَّاسَ ٱلسِّحْرَ وَمَآ أُنزِلَ البقرة: ١٠٠١ فعلل كفر الشياطين بقوله: ﴿ يُعَلِّمُونَ ٱلنَّاسَ ٱلسِّحْرَ وَمَآ أُنزِلَ

عَلَى ٱلْمَلَكَيْنِ بِبَابِلَ هَلرُوتَ وَمرُوتَ ﴾ [البقرة: ١٠٢] قال- سبحانه-: ﴿ وَمَا يُعَلِّمَان مِنْ أَحَدِ حَتَّىٰ يَقُولَآ إِنَّمَا خَنْ فِتْنَةٌ فَلَا تَكُفُرُ ﴾.

وتعلم السحر وفهم كيف يكون، وكيف يعمل السحر، كل هذا لا يمكن أن يكون إلا بالكفر والشرك، لكن هناك مراتب: إحداها: أن يتعلم ذلك نظريا ولا يعمله، والثانية: أن يتعلمه ويعمله ولو مرة، وهناك مرتبة الساحر الذي يتعلم ويعمل به دائما فما حكم هذه المراتب؟ قال – جل وعلا-: ﴿ وَمَا يُعَلِّمَانِ مِنْ أَحَدٍ حَتَّىٰ يَقُولا ٓ إِنَّمَا خَنْ فِتْنَةٌ فَلاَ تَكُفُرُ ۚ ﴾ [البقرة: ١٠٠]، فدل على أن تعلمه بمجرده كفر؛ ولهذا نقول: الصحيح أن تعلم السحر - ولو بدون عمل - شرك وكفر بالله - جل وعلا - بنص الآية، لأنه لا يكن أن يتعلم السحر إلا بتعلم الشرك بالله - جل وعلا - وكيف يشرك، وإذا تعلم الشرك فهو مشرك بالله - جل وعلا - وكيف يشرك، وإذا تعلم الشرك فهو مشرك بالله - جل وعلا - وكيف يشرك، وإذا تعلم الشرك فهو مشرك بالله - جل وعلا - وكيف يشرك، وإذا

وبعض العلماء يقول: السحر قسمان: - كقول الشافعي وغيره - منه ما يكون بالاستعانة بالشياطين فهذا كفر وشرك أكبر، ومنه ما يكون بالأدوية والتدخينات فهذا فسق ومحرم ولا يكفر فاعله إلا إذا استحله.

وهذا التقسيم من الشافعي ومن تبعه ، هو من جهة الواقع ، يعني: نظروا في الذين يمارسون ذلك ، فمنهم من يقول إنه ساحر وليس كذلك من حيث النظر الشرعي يعني: أنه ليس السحر الذي وصف في الشرع ، فيقول: هو ساحر ، وهو يستخدم أدوية وتعويذات ، وفي الحقيقة هو مشعوذ ، ولا يصدق عليه اسم الساحر ، وهذا فيما يفعل يؤثر عن طريق الأدوية.

وأما الصرف والعطف، يعني: جلب محبة امرأة لزوجها، أو صرف محبة المرأة لزوجها، أو العكس، فهذا من القسم الأول؛ لأنه من نواقض الإسلام، فالسحر من نواقض الإسلام؛ لأنه شرك بالله ومنه الصرف والعطف؛ لأنه لا يمكن لأحد أن يصل إلى روح وقلب من يُراد صرفه أو العطف إليه إلا بالشرك؛ لأن الشيطان هو الذي يُوَيِّر على النفس ولن يخدم الشيطان الإنسى الساحر إلا بعد أن يشرك بالله - جل وعلا -.

فتحصل أن السحر بجميع أنواعه فيه استخدام للشياطين واستعانة بها، والشياطين لا تخدم إلا من تقرّب إليها بالذبح، أو بالاستغاثة، أو بالاستعاذة، ونحو ذلك. يعني أن يصرف إليها شيئاً من أنواع العبادة، بل قد نظرت في بعض كتب السحر، فوجدت أن الساحر - بحسب ما وصَفَ ذلك الكاتب لا يصل إلى حقيقة السحر، وتخدمه الجن كما ينبغي، حتى يُهين القرآن، ويُهين المصحف، وحتى يكفر بالله، ويسب الله - جل وعلا - ونبيه ها، وهذا قد ذكره بعض من اطلع على حقيقة الحال.

فالسحر إذاً شرك بالله تعالى، وكل ساحر مشرك. وقتل الساحر- فيما سيأتي- على الصحيح أنه قتل ردة، لا قتل تعزير، فالشيخ- رحمه الله- عقد هذا الباب « باب ما جاء في السحر » لبيان تلك المسألة.

« وقول الله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ عَلِمُواْ لَمَنِ ٱشْتَرَىٰهُ مَا لَهُ وَ فِي ٱلْآخِرَةِ مِنْ خَلَقٍ ﴾ [البقرة: ١٠٢] ». وجه الاستدلال بهذه الآية قوله: ﴿ مَا لَهُ فِي ٱلْآخِرَةِ مِنْ خَلَقٍ ﴾ والبقرة: ١٠٢] ». وجه الاستدلال بهذه الآية قوله: ﴿ مَا لَهُ فِي الآخِرة مِن نصيب، والخلاق هو: النصيب. وقوله:

﴿ لَمَنِ ٱشْتَرَكُهُ ﴾ يعني: اشترى السحر، والاشتراء: أن يأخذ شيئاً ويدفع عوضه، فحقيقة الشراء أن تشتري سلعة مثلاً وتدفع ثمنها، فتأخذ مثمناً وتدفع ثمنه. والساحر ومن تعلم السحر اشترى السحر. أي: أخذ السحر، وبذل توحيده عوضا، فالثمن هو التوحيد، والإيمان بالله وحده، والمثمن هو السحر؛ ولهذا قال حلى وعلا – هنا: ﴿ وَلَقَدْ عَلِمُواْ لَمَنِ ٱشْتَرَكُ ﴾ السحر؛ ولهذا قال حن ذلك الشيء الذي أخذه وهو السحر ﴿ مَا لَهُ وَالْآخِرَةِ مِنْ خَلَقٍ ﴾ يعني: من نصيب، وهكذا المشرك ليس له في الآخرة من نصيب، فوجه الاستدلال ظاهر في أن الساحر قد جعل دينه عوضاً عن ذلك الذي اشتراه وتعلمه وعمل به.

« وقوله: ﴿ يُؤُمِنُونَ بِٱلَّجِبَّتِ وَٱلطَّاغُوتِ ﴾ [النساء:١٥] قال عمر:

الجبت: السحر» وهذا في ذم أهل الكتاب فإن أهل الكتاب لما آمنوا بالسحر ذمهم الله - جل وعلا - ولعنهم وغضب عليهم، لأنه يكثر السحر واستعماله فيهم ؛ فذمهم الله - جل وعلا - بسبب ذلك، وإذا كان الله ذمهم ولعنهم وغضب عليهم لأجل ذلك، فهذا يفيد أنه من المحرمات ومن الكبائر، وإذا كان فيه إشراك بالله - جل وعلا - فظاهر أنه شرك بالله - جَل وَعَلا -.

قوله: « والطاغوت: الشيطان» يعني: أن الجبت اسم عام يشمل أشياء كثيرة - كما تقدم - ومِنْ أبرزها وأظهرها عند اليهود السحر، فيؤمون بالجبت يعني بالسحر؛ لأنه هو أظهر الأشياء عندهم، ويؤمنون بالطاغوت يعني بالشيطان، وهو كل ما توجهوا إليه بالطاعة، وبَعُدَ عن الحق، وعن الصواب.

« قال: جابر<sup>(۱)</sup>: الطواغيت: كُهَّان كان ينزل عليهم الشيطان في كل حي واحد»: وهذا يأتي بيانه في « باب ما جاء في الكهان».

«وعن أبي هريرة أن رسول الله قال: «اجتنبوا السبع الموبقات»، قالوا: يا رسول الله وما هن ؟ قال: «الشرك بالله، والمسحر» وجه الاستدلال من ذلك: أن السحر من الموبقات، والموبقات، والموبقات، والموبقات، والموبقات، وهذه هي التي توبق صاحبها، وتجعله في هلاك وخسار في الدنيا وفي الآخرة، وهذه السبع أكبر الكبائر، وعَطْف السحر على الشرك بالله ليس عطفاً بين متغايرين في الحقيقة، وإنما هو عطف بين خاص وعام، فالشرك بالله يكون بالسحر ويكون بغيره، فعَطَف السحر على الشرك للتنصيص عليه، والسحر-كما ذكرنا- أحد أفراد الشرك بالله- جل وعلا- وعَطْفُ الخاص على العام أمثلته كثيرة منها قوله- جل وعلا-: ﴿ مَن كَانَ عَدُوّاً لِلّهِ وَمَلَيْكِتِهِ وَرُسُلِهِ وَجَبْرِيلَ وَمِيكَالُ فَإِنَّ ٱللّهَ عَدُوّاً لِللّهِ وَمَلَيْكِتِهِ وَرُسُلِهِ على الملائكة، وهما منهم، من باب عطف الخاص على العام.

قوله: « وعن جندب مرفوعاً: « حَدُّ الساحر ضَرْبُه بالسيف» رواه الترمذي، وقال: الصحيح أنه موقوف» روي هكذا « ضَربُه» وهو الأصح، ورُوي « ضَربةٌ» فحد الساحر قتله بالسيف، وعلى رواية « ضربة» لا يكون لها مفهوم، يعني: إن مات بضربة أو يضرب ضربتين أو ثلاثا حتى يوت ؛ لأن العدد لا مفهوم له.

<sup>(</sup>١) يعنى ابن عبدالله.

قوله: «حد الساحر» هنا لم يُفرق بين ساحر وساحر، ولم يأت في أدلة الكتاب والسنة التفصيل في اسم الساحر الذي يُحدّ، أو الذي وُصِف بالكفر بين نوع ونوع من التأثير، فالأنواع التي يستخدمها السحرة مما يصدق عليها أنها سحر في التأثير، وفي الإمراض، وفي التفريق، وفي التأثير على العقول وعلى القلوب، ونحو ذلك من أنواع التأثير الخفي الذي يكون باستخدام الشياطين أو بأمور خفية، فهذا كله لا يفرَّق فيه بين فاعل وفاعل، والأدلة ما فرَّقت؛ فلهذا قال العلماء: الصحيح أن الساحر من أي نوع حَدُّه أن يقتل، وهل حدُّه حدُّ كفر وردة، أو حد لأجل أنه قتل، فيكون حدُّ لأجل القتل، أو حد تعزير؟ اختلف العلماء في ذلك. والصحيح من هذه أنه في الجميع حد ردة؛ لأن حقيقة السحر أنه لا بد أن يكون فيه إشراك بالله - جل وعلا - فمن أشرك بالله - جل وعلا - فقد ارتد وحل دمه وماله.

ولشيخ الإسلام ابن تيمية تفصيل يقول فيه ما مقتضاه: إن الساحر قد لا تُدرَك حقيقة سحره فيُترك أمره في قتله إلى الإمام، إذا رأى المصلحة في قتله قتله، ويعني بالمصلحة المصلحة في قتله الشرعية، فتحصَّل من ذلك أن الأقوال في حدِّ الساحر هي:

الأول: أنه يقتل مطلقاً ردة ؛ لأنه لا يكون السحر إلا بشرك.

والقول الثاني: أنه يقتل ردة إذا كان سحره بشرك، ويقتل حداً إذا كان سحره أدى إلى قتل غيره بغير ما فيه إشراك، مِنْ مثل الأدوية، والتعويذات، ونحو ذلك ألما ذكرنا.

والثالث: القول الذي عُزِي إلى شيخ الإسلام: مِنْ أنه كالزنديق يُترك أمره إلى الإمام بحسب ما يراه، إنْ رأى المصلحة الشرعية في قَتْله قَتَله، وإلا عاقبه بما دون القتل.

قوله: «وفي صحيح البخاري عن بجالة بن عبده قال: كتب عمر بن الخطاب : أن اقتلوا كل ساحر وساحرة، قال: فقتلنا ثلاث سواحر» هذا ظاهر في الأمر بقتل الساحر والساحرة بدون تفصيل ؛ ولأن حقيقة السحر لا تكون إلا بشرك بالله - جل وعلا - وذلك ردة.

يعني أن الساحر يجب أن يقتل وهذا حده سواء قلنا: إنه يقتل لحد الردة، أو يقتل لحد القتل، أو يقتل تعزيراً، فالصحابة رضوان الله عليهم أفتوا بقتله، وأمروا بقتله، وذلك بدون تفريق، وهذا هو الواجب ألا يفرق بين نوع ونوع، والواجب على المسلمين أن يحذروا السحر بأنواعه، وأن يتعاونوا في الإبلاغ عن كل من يعلمون عنده شعوذة، أو استخداماً لشيء من الخرافات، أو السحر، ونحو ذلك، إبراء للذمة، وإنكارا للمنكر؛ لأنه كما قال الأئمة: ما دخل السحرة إلى بلد إلا فشا فيها الفساد، والظلم، والاعتداء، والطغيان؛ ذلك لأنهم يستخدمون الشياطين، فتطيع الشياطين السحرة، أعاذنا الله منهم، ومن أقوالهم، وأعمالهم وتأثيراتهم.



# « باب بيان شيء من أنواع السحر »

قال أحمد: حدثنا محمد بن جعفر، قال: حدثنا عوف بن مالك قال: حدثنا قطن بن قبيصة، عن أبيه، أنه سمع النبي القال: « إن العيافة، والطرق، والطيرة، من الجبت».

قال عوف: العيافة: زجر الطير. والطرق: الخط يُخطُّ بالأرض، والجبت: قال الحسن: رنَّة الشيطان. إسناده جيد (١). ولأبي داود والنسائي وابن حبان في صحيحه المسند منه (٢).

وعن ابن عباس رضي الله عنهما قال: قال رسول الله هن «من اقتبس شعبة من السحر، زاد ما زاد». رواه أبو داود، وإسناده صحيح (۳).

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد ٤٧٧/٣ و ٥/٥٥

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود(٣٩٠٧) وابن حبان٦٤٦/٧ وحسنه النووي.

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو داود (٣٩٠٥).

<sup>(</sup>٤) أخرجه النسائي ١١٢/٧

<sup>(</sup>٥) أخرجه مسلم (٢٦٠٦).

ولهما عن ابن عمر رضي الله عنهما أن رسول الله ﷺ قال: « إن من البيان لسحراً»(١).

### فيه مسائل:

الأولى: أن العيافة والطُّرْق والطِّيرة من الجبت.

الثانية: تفسير العيافة والطرق.

الثالثة: أن علم النجوم نوع من السحر.

الرابعة: العَقْدُ مع النَّفْث من ذلك.

الخامسة: أن النميمة من ذلك.

السادسة: أن من ذلك بعض الفصاحة.

#### الشرح:

هذا « باب بيان شيء من أنواع السحر».

لما ذكر الإمام - رحمه الله تعالى - ما جاء في السحر، وما اتصل بذلك من حكمه وتفصيل الكلام فيه، ذكر أن السحر قد يأتي في النصوص، ولا يراد منه السحر الذي يكون بالشرك بالله - جل وعلا -، فإن اسم السحر عام في اللغة، يدخل فيه ذلك الاسم الخاص الذي فيه استعانة بالشياطين والتقرب إليها وعبادتها لتخدم الساحر، ويدخل فيها أمور أخرى يُطلِق عليها الشارع أنها سحر، وليست كالسحر الأول في الحقيقة ولا في الحكم، وهو درجات.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٥١٤٦) و (٥٧٦٧) وأحمد ١٦/٢ و٥٩ و٦٣ و٩٤

فمما يسمى سحراً: البيان، كما جاء في آخر الباب (إن من البيان لسحراً والبيان ليس سحراً فيه استعانة بالشياطين، ولكنه داخل في حقيقة السحر اللغوية؛ لأن له تأثيراً خفياً على القلوب، فإن الرجل البليغ ذا البيان، وذا الإيضاح، وذا اللسان الفصيح يؤثر في القلوب حتى يسبيها، وربما قلب الحق باطلاً والباطل حقاً ببيانه، فسُمِّي سحراً لخفاء وصوله إلى القلوب وقلب الرأي وفهم المخاطب من شيء إلى آخر.

وكذلك ما ذكر من أن الطَّيرة من السحر، فالطيرة نوع اعتقاد، وكذلك العيافة وهي شبيهة بها أو بعض أنواعها، كذلك الخط في الرمل، ونحو ذلك، من الأشياء التي ربما أطلق عليها أنها سحر وهي ليست كالسحر الأول في الحد والحقيقة ولا في الحكم.

ولهذا عقد الإمام- رحمه الله - هذا الباب، لبيان شيء من أنواع السحر؛ لأن من أنواع السحر ما هو شرك أكبر بالله- جل وعلا -، وهو المراد إذا أطلق السحر، وهذه هي الحقيقة العرفية، ومنه ما ليس شركا أكبر.

وفي ألفاظ الشرع أمور يكون المرجع فيها إلى الحقيقة اللغوية، وأمور يكون المرجع فيها إلى الحقيقة الشرعية. المرجع فيها إلى الحقيقة الشرعية. ومن ذلك هذا الباب، فإن فيه ما يطلق عليه - لغة - أنه سحر، وفيه ما يطلق عليه -عرفاً - أنه سحر، وما يطلق عليه -شرعاً - أنه سحر.

والتفريق بين هذه الأنواع مهم ؛ ولهذا ذكر الإمام هذا الباب حتى تفرِّق بين نوع وآخر ، فالحد الذي فيه «حد الساحر ضربه بالسيف» لا ينطبق على كل هذه الأنواع التي ستذكر ؛ لأنها سحر لغة وليست بسحر شرعاً.

قوله في الحديث الأول: قال النبي الله إن العيافة، والطرق، والطيرة، من الجبت».

العيافة: مأخوذة من عِيَاف الشيء، وهو تركه، عاف الشيء يعافه، إذا تركه، فلم تبغِه نفسه، وهي كما فسرها عوف: زجر الطير- وهذا أحد تفسيرات العيافة وزجر الطير: أن يحرِّك طيراً حتى ينظر إلى أين تتحرك، ثم يفهم من ذلك الزجر أن هذا الأمر الذي سيُقدِم عليه أمر محمود أو أمر مذموم، أو يطلع بحقيقة زجر الطير على مستقبل الحال، فهذا نوع من الجبت، وهو السحر؛ لأن من معاني (الجبت) -كما تقدم الشيء المرذول المطرح الذي يصرف الواحد عن الحق.

والسحر: شيء خفي يؤثر في النفوس، والعيافة من التأثر بالطير وبزجرها وبانتقالها من هنا إلى هنا أو بحركتها شيء خفي دخل في النفس فأثر فيها من جهة الإقدام أو الكف، فكانت نوعاً من السحر لأجل ذلك، وهي -أيضاجبت؛ لأنها شيء مرذول أدى إلى الإقبال أو الامتناع. والطيرة أعم من العيافة؛ لأن العيافة - على تفسير عوف وهو أحد تفسيراتها - متعلقة بالطير وحده، وأما الطيرة فهي: اسم عام لما فيه تشاؤم أو تفاؤل بشيء من الأشياء، وسيأتي باب مستقل لذكر أحكام الطيرة، وصورتها، وما يقي منها، - إن شاء الله تعالى -.

وحقيقة الطيرة: أنه يرى شيئاً من الطير، تحرك يميناً أو يساراً، فإن رآه تحرك يميناً، تفاؤل به، واعتقد أنه سينجح في هذا العمل أو في هذا السفر، وإن رآه تحرك شمالاً قال: هذا معناه أني سأتضرّر في هذا السفر، أو سيصيبني

مكروه فرجع. وقد قال عليه الصلاة والسلام: «من ردته الطيرة عن حاجته فقد أشرك»(١).

وقد يتشاءم بحركة شيء، أو بكلمة يسمعها، أو بشيء في الجو، أو بتصادم سيارة أمامه، أو بسواد في الجو حصل أمامه أو في ذلك اليوم الذي سينتقل فيه، أو يتشاءم بشيء حصل له في أول زواجه، ونحو ذلك من أنواع التشاؤم، كالتشاؤم بالأشهر، أو بالأيام، هذا كله من أنواع الطيرة.

ولا يكون طيرة إلا إذا ردَّه عن حاجته، أو جعله يقبل إلى حاجته، فإذا تشاءم، وحمله ذلك التشاؤم على أن يُقدِم أو يُحجِم فإنه يكون متطيراً.

وكذلك في باب التفاؤل إذا رأى شيئاً، فجعله ذلك الشيء يُقدِم، ولولا ذلك الشيء الذي رآه ما أقدم، فإن ذلك أيضاً من الطيرة وهي نوع من أنواع التأثيرات الخفية على القلوب، وذلك ضرب من السحر.

وأما الطرق: فهو مأخوذ من وضع طرق في الأرض، وهي الخطوط، فيأتي بخطوط متنوعة يخطها في الأرض، ليس لها عدد، ثم يبدأ الكاهن الذي يستخدم الخطوط فيمسح خطاً خطاً أو يمسح خطين خطين بسرعة، ثم ينظر ما بقي، فيقول: هذا الذي بقي يدل على كذا وكذا، وأنك ستغتني، أو يدل على أنه سيصيبك كذا وكذا، ونحو ذلك، وَهُو نَوْعُ من أَنْ وَإِع الكَهانَة، والكَهانَة، والكَهانَة، والكَهانَة، ضَرْبٌ مِن السَّحُرِ.

قال هنا: « والطرق: الخط يُخطُّ بالأرض، والجبت: قال الحسن: ربَّة الشيطان».

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد ٢٢٠/٢.

وهو من أنواع السحر؛ لأن الشيطان يدعو إلى ذلك بصوته وبعويله.

رواه أبو داود بإسناد صحيح. في هذا الحديث بيان أن تعلم النجوم تَعَلمٌ للسحر، ويأتي في باب خاص « باب ما جاء في التنجيم» أنواع تعلم النجوم وما جعل الله- جل وعلا- النجوم له.

قوله: «من اقتبس شعبة»: يعني من تعلم بعضاً من علم النجوم؛ لأن الشعبة هي: الطائفة من الشيء، أو جزء من أجزائه، فكل جزء من أجزاء علم النجوم الذي هو علم التأثير نوع من أنواع السحر، قال: « فقد اقتبس شعبة من السحر، زاد ما زاد» يعني: كلما زاد في تعلم علم النجوم زاد في تعلم السحر، حتى يصل إلى آخر حقيقة علم التأثير كما يسمونه، فيصبح سحراً وكهانة على الحقيقة، ويأتي أن التنجيم منه علم التأثير وهو جعل الكواكب والنجوم في حركتها والتقائها وافتراقها وطلوعها وغروبها مؤثرة في الحوادث الأرضية، أو دالة على ما سيحدث في الأرض، فيجعلونها دالة على علم الغيب، ومنبئة على المغيبات، وهذا القدر من السحر؛ لأنه يشترك معه في حقيقته وهو أنه تأثير بأمر خفي.

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود(٣٩٠٥) بلفظ "من اقتبس علماً ..." الحديث والإمام أحمد في المسند(٢٠٠٠) وابن ماجه(٣٧٢٦).

قوله: «وللنسائي من حديث أبي هريرة ، «من عقد عقدة ثم نفث فيها فقد سحر، ومن سحر فقد أشرك، ومن تعلَّق شيئاً وُكِل إليه» (١).

قوله: « من عقد عقدة ثم نفث فيها فقد سحر» يعني: أن عقد العقد والنفث فيها من أنواع السحر. والنفث المقصود به هنا: النفث الذي فيه استعاذة واستعانة بالشياطين، فليس كل نفث في عقدة يعقد السحر، بل لا بد أن يكون النفث بأدعية معينة ورقى شركية وتعويذات وكلام تحضر الجن عند تلاوته وتخدم هذه العقدة السحرية، وهو ما كان يتعاطاه الناس المردة في زمان النبي عليه الصلاة والسلام من النفث في العقد، كما قال جل وعلا -: ﴿ وَمِن شَرّ النّفَ ثَنات فِي العَقد، كما قال - جل وعلا .

قوله: « فقد سحر» أي يخدم هذا السحر بالنفث في العقدة، وفائدة العقدة عند السحرة أنه لا ينحل السحر ما دامت معقودة، فينعقد الأمر الذي أراده الساحر بشيئين: بالعقدة، وبالنفث بالعقدة، أي عقدة حبل أو خيط أو نحو ذلك، وبالنفث فيها بالأدعية الشركية والاستعانة بالشياطين، ومن الأمور المهمة التي ينبغي أن تُعْلَمَ في هذا الباب: أن العقد تارة تكون مرئية واضحة، وتارة تكون صغيرة جداً.

قوله: « ومن سحر فقد أشرك» هذا عام ؛ لأنه جعل الإشراك جزاء السحر، بأسلوب الشرط والجزاء، فكأنه قال: كل من سحر فقد أشرك، يعني: سحر بذلك النحو الذي ذكر، وهو أن يعقد عقدة ثم ينفث فيها،

<sup>(</sup>١) أخرجه النسائي في السنن برقم (٤٠٨٤).

و «من سحر فقد أشرك» وهذا دليل لما ذكرناه في الباب قبله، من أن كل سحر يعد من أنواع الشرك؛ لأنه لا يمكن أن يحدث السحر إلا بالنفث في العقد، أو باستحضار الجنى، وبعبادة الجن، ونحو ذلك، وهذا شرك بالله.

قوله: « ومن تعلق شيئاً وكل إليه» تقدم نظير هذا، ومعنى هذا الحديث: أن القلب إذا تعلق بشيء - بمعنى أحبه - ورضيه وتعلق به، فإنه يوكل إليه، ويُجعَل هو السبب الذي من أجله يجيء نفعه أو يجيء ضره. ومعلوم أن كل الأسباب الشركية تعود على فاعلها أو على الراضي بها بالضرر لا بالنفع، والعبد إذا تخلى عن الله - جل وعلا - ووُكِل إلى نفسه أو وكل إلى غير الله - جل وعلا - فقد خاب وخسر وضر اعظم الضرر، فسعادة العبد وعِظم صلاح قلبه، وعِظم صلاح روحه، بأن يكون تعلقه بالله - جل وعلا - وحده.

وقوله هذا: « ومن تعلق شيئاً وكل إليه» دليل على أن من تعلق بالله فإن الله كافيه، ومن تعلق قلبه بالله إنزالاً لحوائجه بالله، ورغباً فيما عند الله، ورهباً مما يخافه ويؤذيه - يعني يؤذي العبد - فإن الله - جل وعلا - كافيه، كما قال تعالى: ﴿ وَمَن يَتَوَسِي لَ عَلَى ٱلله فَهُوَ حَسَّبُهُ ۚ ﴾ وإذا تعلق العبد بغير الله فإنه يوكل إلى ذلك الغير، والعباد فقراء إلى الله، والله - جل وعلا - هو ولي النعمة وولي الفضل، قال سبحانه: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ أَنتُمُ ٱلْفُقَرَآءُ إِلَى الله وَالله على من أنزل حاجته بالله أفلح، ومن تعلق قلبه بالله أفلح، وأما من تعلق بالخرافات، أو تعلق بالأمور الشركية كالسحر، قلبه بالله أفلح، وأما من تعلق بالخرافات، أو تعلق بالأمور الشركية كالسحر،

وكالذهاب إلى الأولياء، وطلّب المدد منهم، أو طلب الإغاثة منهم، فإنه يوكل إلى المخلوق، ومن يوكل إلى المخلوق فإنه يضره ذلك أعظم الضرر، كما قال جلل وعلا -: ﴿ يَدْعُواْ لَمَن ضَرُّهُ وَ أَقْرَبُ مِن نَّفْعِهِ } كما قال - جلل وعلى الله عنها الله عنها

قوله: « وعن ابن مسعود ، أن رسول الله ، قال: « ألا هل أنبئكم ما العَضْه؟ هي النميمة القالة بين الناس» رواه مسلم (١).

قوله: العَضْهُ هكذا تروى في كتب الحديث (العَضْهُ)، وفي كتب غريب الحديث واللغة تنطق هكذا (العِضَه) لأشباهها في وزنها، وهي كما فسرها النبي عليه الصلاة والسلام: النميمة القالة بين الناس.

وأصل العَضْه في اللغة يطلق على أشياء، منها السحر، والنميمة و القالة بين الناس نوع من أنواع السحر، وهي كبيرة من الكبائر، ومحرم من المحرمات.

ووجه الشبه بين النميمة وبين السحر: أن تأثير السحر في التفريق بين المتحابين، أو في جمع المتفرقين، تأثيره على القلوب خفي، وهكذا عمل النمام، فإنه يفرق بين الأحباب لأجل كلام يسوقه لهذا وكلام يسوقه لذاك، فيفرق بين القلوب ويجعل العداوة والبغضاء بين قلب هذا وهذا، كما قال فيفرق بين القلوب ويجعل العداوة والبغضاء بين قلب هذا وهذا، كما قال - جل وعلا- عن السحر: ﴿ فَيَتَعَلَّمُونَ مِنْهُمَا مَا يُفَرِّقُونَ بِهِ عَنْ النّاس، وهي من آلُمَرْء وَزَوْجِهِ عَنَ النّاس، وهي من

أنواع السحر، وكبيرة من الكبائر، والكبائر من أعظم الذنوب العملية.

<sup>(</sup>۱) صحيح مسلم(۲٦٠٦).

« ولهما عن ابن عمر رضي الله عنهما أن رسول الله ﷺ قال: » إن من البيان لسحراً » (١).

المقصود بالبيان هنا: التبيين عما في النفس بالألفاظ الفصيحة البينة التي تأخذ المسامع والقلوب، فتسحر القلوب، فربما قلبت الحق باطلاً، والباطل حقاً، حتى يغدو قول ذلك الذي يعد من أهل البيان والفصاحة هو الحق، وأن ما لم يقله أو رده هو الباطل -في الظاهر، وفي ظن سامعيه-، وهذا ضرب من السحر؛ لأنه تأثير في النفوس بالألفاظ، وقلب الحق باطلاً، والباطل حقاً، فتأثيره خفي كتأثير السحر في الخفاء؛ ولهذا قال: «إن من البيان لسحراً».

والصحيح من أقوال أهل العلم: أن هذا ذم للبيان وليس مدحاً له، قال: «إن من البيان لسحراً» على جهة الذم، وبعض أهل العلم يقول: إن ذاك على جهة المدح؛ لأنه يصل في التأثير إلى أن يؤثّر تأثيراً بالغاً كتأثير السحر في النفوس، والتأثير البالغ إذا كان من جهة البيان فإنه جائز، وهذا من جهة المدح له، وبيان عِظُم تأثيره. وهذا فيه نظر، لأنه لما جعل البيان سحراً علمنا أنه أراد ذمه؛ ولهذا أورده الشيخ - رحمه الله - في هذا الباب الذي اشتمل على أنواع من المحرمات.

فالذي يستغل ما آتاه الله - جل وعلا - من اللسان والبيان والفصاحة في قلب الباطل حقاً وفي قلب الحق باطلاً، هذا لا شك أنه من أهل الوعيد ومذموم على فعله ؛ لأن البيان إنما يُقصد به نصرة الحق لا أن يَجعل ما أبطله الله - جل وعلا - حقاً في أنفس الناس وفي قلوبهم.



<sup>(</sup>١) رواه البخاري (١٤٦٥) ومسلم (٢٠٠٩).

## « باب ما جاء في الكهان ونحوهم »

روى مسلم في صحيحه عن بعض أزواج النبي ها عن النبي ها أنه قال:

« من أتى عرافاً فسأله عن شيء فصدقه، لم تقبل له صلاة أربعين يوماً» (1). وعن أبي هريرة عن النبي هقال: « من أتى كاهناً فصدقه بما يقول فقد كفر بما أنزل على محمد ها» رواه أبو داود (1). وللأربعة والحاكم وقال: صحيح على شرطهما عن النبي ها والحاكم وقال فقد كفر بما أنزل على هحمد ها أنزل على محمد ها أنزل على محمد ها أنزل على محمد المنا أو كاهناً فصدقه بما يقول فقد كفر بما أنزل على محمد أو تكهن أو تكهن أو سُحر أو سُحر له، ومن أتى كاهناً فصدقه بما يقول فقد كفر بما أنزل على وعن عمران بن حصين مرفوعاً: « ليس منا من تطير أو تُطيِّر له، أو تكهن أو تُكهن له، أو سَحر أو سُحر له، ومن أتى كاهناً فصدقه بما يقول فقد كفر بما أنزل على محمد ها» رواه البزار بإسناد جيد أن .

ورواه الطبراني في الأوسط بإسناد حسن من حديث ابن عباس دون قوله: « ومن أتى ... الى آخره (٢)، قال البغوي: العرَّاف: الذي

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٢٢٣٠) دون قوله « فصدقة بما يقول».

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود (٣٩٠٤).

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد٢/٤٢٩ والبيهقي ١٣٥/٨ والحاكم١/٨ وصححه ووافقه الذهبي.

<sup>(</sup>٤) أخرجه أبو يعلى (٨-٥٤).

<sup>(</sup>٥) أخرجه البزار (٣٠٤٤).

<sup>(</sup>٦) أخرجه الطبراني كما في " مجمع الزوائد " ١١٧/٥ وقال المنذري: إسناده حسن.

يدَّعِي معرفة الأمور بمقدمات يستدل بها على المسروق ومكان الضالة ونحو ذلك.

وقيل: هو الكاهن، والكاهن: هو الدي يخبر عن المغيبات في المستقبل، وقيل: الذي يخبر عما في الضمير.

وقال أبو العباس ابن تيمية- رحمه الله-: العرَّاف اسم للكاهن، والمنجِّم، والرمَّال، ونحوهم، ممن يتكلم في معرفة الأمور بهذه الطرق.

وقال ابن عباس الله عند الله من خلاق. من فعل ذلك له عند الله من خلاق.

#### فيه مسائل:

الأولى: لا يجتمع تصديق الكاهن مع الإيمان بالقرآن.

الثانية: التصريح بأنه كفر.

الثالثة: ذكر من تُكُهِّن له.

الرابعة: ذكر من تُطُيِّر له.

الخامسة: ذكر من سُحِرَ له.

السادسة: ذكر من تعلم أبا جاد.

السابعة: ذكر الفرق بين الكاهن والعرَّاف.

### الشرح:

«باب ما جاء في الكهان ونحوهم» هذا الباب أتى بعد أبواب السحر ؛ لأن حقيقة عمل الكاهن أنه يستخدم الجن لإخباره بالأمور المغيبة في الماضي، أو الأمور المغيبة في المستقبل التي لا يعلمها إلا الله - جل جلاله -، فالكاهن يجتمع مع الساحر في أن كلاً منهما يستخدم الجن لغرضه ويستمتع بالجن لغرضه.

ومناسبة الباب لكتاب التوحيد: أن الكهانة استخدام للجن، واستخدام الجن كفر وشرك أكبر بالله - جل وعلا - ؛ لأن استخدام الجن في مثل هذه الأشياء لا يكون إلا بأن يتقرب إلى الجن بشيء من العبادات، فالكُهّان لابد لكي يُخدَمُوا بذكر الأمور المغيبة لهم - أن يتقربوا إلى الجني ببعض العبادات، أو الاستغاثة، أو بالكفر بالله - جل وعلا - بإهانة المصحف، أو بسب الله، أو نحو ذلك من الأعمال الشركية الكفرية.

فالكهانة صنعة مضادة لأصل التوحيد، والكاهن مشرك بالله- جل وعلا- ؛ لأنه يستخدم الجن ولا يمكن أن تخبره الجن بالمغيبات إلا إذا تقرب إليها بأنواع العبادات.

وكانت الكهانة منتشرة في بلاد العرب في الجزيرة وفي غيرها، والكهان أناس يُدَّعَى فيهم الولاية والصلاح، وأن عندهم عِلْم ما مضى، أو عندهم علم المغيبات التي ستحدث للناس، أو تحدث في الأرض؛ ولهذا كانت العرب تعظم الكهان وتخاف منهم، وكانت تُعطِي الكاهن أجراً عظيماً لأجل ما يُخهر عنه.

والكاهن- كما ذكرنا- لا يصل إلى حقيقة عمله بأن يُخبر عن الأمور المغيبة إلا باستخدام الجن، والتقرب إليهم التقربات الشركية، فتستمتع الجن به من جهة ما صرف لها من العبادة، ويستمتع هو بالجني من جهة ما يُخبره به من الأمور المغيبة.

والجن تصل إلى الأمور المغيبة التي تصدق فيها عن طريق استراق السمع ، فإن بعضهم يركب بعضاً حتى يسمعوا الوحي الذي يوحيه الله - جل وعلافي السماء ، فربما أدرك الشهاب الجني قبل أن يلقي الكلمة لمن تحته ، وربما أدركه بعد أن يلقى الكلمة ، فتأتي هذه الكلمة للجن فيعطونها الكهان ، فيكذب معها الكاهن ، أو تكذب معها الجن مائة كذبة ، حتى يعظم شأن الكهان ، وحتى تعظم عبادة الإنس للجن .

وقبل بعثة النبي عليه الصلاة والسلام كان استراق السمع كثيراً جداً، وبعد بعثته عليه الصلاة والسلام حُرِسَت السماء من أن تسترق الجن السمع، لأجل تنزل القرآن والوحي، حتى لا يقع الاشتباه في أصل الوحي والنبوة، وبعد وفاة النبي عليه الصلاة والسلام رجع الاستراق ولكنه قليل بالنسبة لما كان عليه قبل البعثة، فصارت عندنا أحوال استراق السمع ثلاثة:

١ - قبل البعثة: كثير جداً.

٢- وبعد بعثة النبي عليه الصلاة والسلام: لم يحصل استراق من الجن،
 وإن حصل فهو نادر في غير وحى الله- جل وعلا- بكتابه لنبيه .

٣- بعد وفاته عليه الصلاة والسلام: رجع استراق السمع أيضاً، ولكنه ليس بالكثرة التي كانت قبل ذلك؛ لأن السماء مُلِئَت حرساً شديداً وشهباً، والله - جل وعلا - بيَّن ذلك في القرآن في آيات كثيرة من أن النجوم والشهب

إذا ظهر ذلك فالكاهن قد يُطلق عليه العراف، والكاهن و العرَّاف اسمان متداخلان، فقد يطلق أحدهما على الآخر، وعند بعض الناس يطلق الكاهن على من يخبر بما يحصل في المستقبل، ويطلق العرَّاف على من يُخبر عن الغائب عن الأعين مما حصل في الماضي من مثل مكان المسروق، أو السارق من هو؟ ونحو ذلك مما هو غائب عن الأنظار وإنما يعلمه العرَّاف بواسطة الجن.

والصحيح في ذلك ما ذكره شيخ الإسلام ابن تيمية: من أن العرّاف اسم للكاهن والمنجم والرمال ونحوهم ممن يتكلمون في معرفة الأمور بتلك الطرق. فكل مَنْ تكلم في معرفة الأمور المغيبة الماضية أو المستقبلة بتلك الطرق: طريق التنجيم، أو الخط في الرمل، بطريق الطرق، أو بالودع، ونحو ذلك من الأساليب، أو بالخشبة المكتوب عليها أباجاد، ونحو ذلك من قراءة الفنجان، أو قراءة الكفب، كل من يخبر عن الأمور المغيبة بشيء يجعله وسيلة لمعرفة الأمور المغيبة يسمى كاهنا، ويسمى عرافاً؛ لأنه لا يحصل له أمره إلا بنوع من أنواع الكهانة، وسيأتي ذلك - إن شاء الله -.

قوله: «باب ما جاء في الكهان ونحوهم» و (نحوهم): يعني من العرافين، والمنجمين، والذين يخطون في الرمل، والذين يكتبون على الخشب، ونحو ذلك.

قوله: « روى مسلم في صحيحه عن بعض أزواج النبي الله عن النبي النبي الله الله عن أنه قال: « من أتى عرافاً فسأله عن شيء فصدقه، لم تقبل له صلاة أربعين يوماً».

هكذا ذكر المؤلف رحمه الله حديث الباب بهذا اللفظ وعزاه لمسلم، وقد نبّه الشراح على أن لفظه في مسلم: « من أتى عرافاً فسأله عن شيء لم تقبل له صلاة أربعين يوماً» بدون لفظة « فصدّقه » أما لفظة « فصدّقه » فقد رواها الإمام أحمد في مسنده. وعلى هذا فالمؤلف رحمه الله تعالى ذكر هذا اللفظ، وعَزَاه لمسلم على طريقة أهل العلم في عَزْو الحديث لأحد صاحبي الصحيح إذا كان أصله فيهما لاتحاد الطريق أو نحو ذلك.

قوله: « من أتى عرَّافاً فسأله عن شيء لم تقبل له صلاة أربعين يوماً» هذا الحديث فيه جزاء الذي يأتي العراف ويسأله، فمن أتى عرافاً فسأله عن شيء -ولو لم يصدقه- فإنه لا تقبل له صلاة أربعين يوماً.

والمقصود من قوله: «لم تقبل له صلاة أربعين يوماً» أنها تقع مجزئة لا يجب عليه قضاؤها، ولكن لا ثواب له فيها؛ لأن الذنب والإثم الذي اقترفه حين أتى العراف فسأله عن شيء، يقابل ثواب الصلاة أربعين يوماً، فأسقط هذا هذا، ويدل ذلك على عظم ذنب الذي يأتي العراف فيسأله عن شيء ولو لم يصدقه، وهذا عند أهل العلم على حالتين:

الحالة الأولى: من أتى العراف فسأله عن شيء رغبة في الاطلاع، أما من أتى العراف فسأله للإنكار عليه وحتى يتحقق أنه عراف فلا يدخل في ذلك ؟ لأن الوسائل لها أحكام المقاصد.

الحالة الثانية: أن يأتي العراف أو الكاهن فيسأله عن شيء، فإذا أخبره الكاهن أو العراف صدقه بما يقول، فالحديث الأول الذي عن بعض أزواج النبي هي فيه أنه: «لم تقبل له صلاة أربعين يوماً»، والحديث الثاني فيه أنه: «كفر بما أنزل على محمد هي» فيتضح بالحديثين أن الحالة الثانية - وهي من أتى العراف أو الكاهن فسأله عن شيء فصدقه - أنه يكفر بما أنزل على محمد هي وأنه لا تقبل له صلاة أربعين يوماً.

وهذه الحالة تدل على أن الذي أتى الكاهن أو العراف فصدقه، أنه لم يخرج عن الملة ؛ لأنه حَدَّ عليه الصلاة والسلام عدم قبول صلاته بأربعين يوماً، والذي أتى الكاهن إذا حُكِم عليه بأنه كافر كفراً أكبر ومرتد وخارج من الملة فإن صلاته لا تقبل بتاتاً حتى يرجع إلى الإسلام، وقد قال طائفة من أهل العلم: دلَّ قوله: «فصدقه لم تقبل له صلاة أربعين يوماً» على أن قوله: «كفر بما أنزل على محمد» أنه كفر أصغر وليس بالكفر المخرج من الملة، وهذا القول هو القول الأول، وهو الصحيح، وهو الذي يتعين جمعاً بين النصوص، فإن قول النبي عليه الصلاة والسلام: «من أتى عرافاً فسأله عن النصوص، فإن قول النبي عليه الصلاة والسلام: «من أتى عرافاً فسأله عن أليم، فصدقه لم تقبل له صلاة أربعين يوماً» يدل على أنه لم يخرج من الإسلام، والحديث الآخر وهو قوله: «من أتى كاهناً فصدقه بما يقول فقد كفر بما أنزل على محمد» (١) يدل على كفره، فعلمنا بذلك أن كفره كفر

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد ١٣٥/٨ ٤ - ٤٧٦ والبيهقي ١٣٥/٨ والحاكم ١٨/١

أصغر، وليس كفراً مخرجاً من الملة، هذا أحد الأقوال في مسألة كفر من أتى الكاهن فصدقه بما يقول.

والقول الثاني: أنه يُتوقّف فيه، فلا يقال يكفر كفراً أكبر، ولا يقال أصغر، وإنما يقال: إتيان الكهان وتصديقهم كُفْرٌ بالله- جل وعلا-، ويُسْكَت عن ذلك، ويُطْلَق القول كما جاء في الأحاديث، وهذا لأجل التهديد والتخويف حتى لا يتجاسر الناس على هذا الأمر، وهذا هو مذهب الإمام أحمد في المنصوص عنه.

والقول الثالث من أقوال أهل العلم: أن الذي يصدِّق الكاهن كافر كفراً أكبر مخرج من الملة وهذا القول فيه نظر من جهتين:

الجهة الأولى: ما ذكرنا من الدليل من أن قوله عليه الصلاة والسلام: «لم تقبل له صلاة أربعين يوماً» يدل على أنه لم يكفر الكفر الأكبر، ولو كان كفر الكفر الأكبر لم يحد عدم قبول صلاته بتلك المدة من الأيام.

والجهة الثانية: أن تصديق الكاهن فيه شبهة ، وادعاء علم الغيب أو تصديق أحد ممن يدعي علم الغيب كُفْرٌ بالله - جل وعلا - كفراً أكبر ، لكن هذا الكاهن الذي ادَّعى علم الغيب يُخبر بالأمور المغيبة فيما صدق فيه عن طريق استراق الجن للسمع ، فيكون إذاً هو نقل ذلك الخبر عن الجني ، والجن نقلوه عمَّا سمعوه في السماء ، وهذه شبهة . فقد يأتي الآتي إلى الكاهن ويقول: أنا أصدقه فيما أخبر من الغيب ؛ لأنه قد جاءه علم ذلك الغيب من السماء عن طريق الجن ، وهذه الشبهة تمنع من تكفير من صدق الكاهن الكفر الأكبر.

فالقول الأظهر: أن كفرَه كفرٌ أصغر وليس بأكبر؛ لدلالة الأحاديث؛ ولظهور التعليل في ذلك.

قوله: «فقد كفر بما أنزل على محمد ، يعني القرآن ؛ لأنه قد جاء في القرآن وما بينه النبي الله من السنة أن الكاهن، والساحر، والعراف لا يفلحون، وأنهم يكذبون ولا يصدقون.

قوله: وعن عمران بن حصين مرفوعاً: « ليس منا من تطير أو تُطيّر له» يأتي في باب ما جاء في التطير.

قوله: «ليس منا» يدل على أن الفعل محرم، ويقول بعض أهل العلم: إن قوله عليه الصلاة والسلام: «ليس منا» يدل على أنه من الكبائر،

قوله: «أو تكهنّ) يعني ادعى علم الغيب وادعى أنه كاهن، أو أخبر بأمور من المغيبة يخدع من رآه بأنه كاهن.

قوله: « أو تُكهِّن له» يعني: من رضي أن يُتكهَّن له فأتى فسأل عن شيء.

قوله: «أو سَحرأو سُحِر له ومن أتى كاهناً فصدقه بما يقول فقد كفر بما أنزل على محمد (١).

وهذا كله لأجل أن تصديق الكاهن فيه إعانة له على الشرك الأكبر بالله-جل وعلا-، هذا حكم الذي يأتي الكاهن.

أما الكاهن فذكرنا حكمه، وهو أنه مشرك بالله الشرك الأكبر؛ لأنه لا يمكن له أن يخبر بالأمور المغيبة إلا بأن يُشرِك.

قوله: «قال البغوي: العرَّاف: الذي يدَّعِي معرفة الأمور بمقدمات يَستدِلُ بها على المسروق، ومكان الضالة، ونحو ذلك».

<sup>(</sup>١) أخرجه البزار في المسند (٣٠٤٤).

هذا الذي ذكرنا من أن العرَّاف عند بعض أهل العلم مَن يخبر بأمور سبقت لكنها خفية غيبية عن الناس، لكنها من حيث الوجود وقعت في ملكوت الله.

قوله: «وقيل: هو الكاهن» يعني أن العرَّاف والكاهن اسمان لشيء واحد.

« والكاهن: هو الذي يخبر عن المغيبات في المستقبل، وقيل: الذي يخبر عما في الضمير، وقال أبو العباس ابن تيمية - رحمه الله -: العرّاف اسم للكاهن، والمنجّم، والرمّال، ونحوهم»: المنجّم: هو الذي يستخدم علم التنجيم والتأثير يقول: إذا ظهر نجم كذا والتقى بنجم كذا فمعناه أنه سيحدث كذا وكذا، أو إذا وُلِد لفلان ولد في برج كذا فإنه سيحصل كذا وكذا له ؛ من الغنى، والفقر، أو السعادة، أو الشقاوة، ونحو ذلك، فيستدلون بحركة النجوم على حال الأرض وحال الناس فيها وسيأتي تفصيله - إن شاء الله -.

« والرمَّال»: هو صاحب الطَّرق، أو الذي يخط في الرمل، أو يستخدم الحصى على الرمل.

« ونحوهم»: يعني مِنْ مثل الذين يقرؤون الكف، ويقرؤون الفنجان، أو في هذا العصر الذي يكتبون في الصحف والجرائد والمجلات البروج، وما يحصل في ذلك البرج، وأنت إذا ولدت في هذا البرج فمعناه أنه سيحصل لك في هذا الشهر كذا وكذا، هذه كلها من أنواع الكهانة كما سيأتي.

«وقال ابن عباس في قوم يكتبون (أبا جاد) وينظرون في النجوم: ما أرى من فعل ذلك له عند الله من خلاق» (١).

<sup>(</sup>١) أخرجه عبدالرزاق في المصنف٢٦/١ وابـن أبـي شيبة في المصنف ٢٠٢/٨ والبيهقي في السـنن ١٣٩/٨

وذلك لأن كتابة (أبا جاد) والنظر في النجوم- يعني للتأثير- نوع من أنواع الكهانة، والكهانة محرمة وكفر بالله- جل وعلا-.

واعلم أنّ أصناف الكهانة كثيرة جداً وجامعها الذي يجمعها: أنه يستخدم الكاهن وسيلة ظاهرة عنده ليقنع السائل بأنه وصل إليه العلم عن طريق أمور ظاهرة كالنجوم، أو عن طريق الخط، أو عن طريق الطرْق، أو عن طريق الودع، أو عن طريق الفنجان، أو عن طريق الكف، أو عن طريق النظر في الحصى، أو عن طريق الخشب ونحو ذلك، هذه كلها وسائل يغرُّ بها الكاهن من يأتيه، وهي في الحقيقة وسائل لا تحصِّل ذاك العلم، ولكن العلم جاءه عن طريق الجن وهذه الوسيلة إنما هي وسيلة لخداع الناس، و لكي يظن الظان أنها تؤدي إلى العلم وأن هؤلاء أصحاب علم وفن بهذه الأمور، وفي الواقع هو لا يتحصل على العلم الغيبي عن طريق خط، أو عن طريق فنجان، أو عن طريق النظر في البروج، أو نحو ذلك، وإنما يأتيه العلم عن طريق الجن، وهو يُظهر هذه الأشياء حتى يحصل على المقصود كي يصدق الناس أنه لا يستخدم الجن، وأنه ولي من الأولياء، وإلا فكيف يستنتج المغيبات من هذه الأمور الظاهرة ؟! ويوجد في بعض البلاد: كغرب أفريقيا وبعض شمالها وفي الشرق من يتعاطى هذه الأشياء، ويزعم أنه من الأولياء، ويقول: إن الملائكة تخبره بكذا، فهو لا يفعل الفعل إلا بإرشاد من الملائكة، فالذي يفعل هذه الأفعال من الأمور السحرية أو الكهانية يعتبر في تلك البلاد من الأولياء ؛ ولهذا ترى بعض الشُرَّاح يذكر في مقدمة هذه الأبواب أن أولياء الله تعالى لا يتعاطون الشرك، ولا يتعاطون مثل هذه الأمور، فأولياء الله مقيدون بالشرع، وليسوا من أولياء الجن.

# «باب ما جاء في النشرة »

وعن جابر أن رسول الله الشيئل عن النشرة فقال: «هي من عمل الشيطان » رواه أحمد بسند جيد، وأبو داود (١)، وقال: سئل أحمد عنها فقال: ابن مسعود يكره هذا كله.

وفي البخاري عن قتادة، قلت لابن المسيب: رجل به طب، أو يؤخّذ عن امرأته، أيُحلُ عنه أو ينشّر؟ قال: لا بأس به، إنما يريدون به الإصلاح، فأما ما ينفع فلم يُنه عنه. انتهى، ورُوي عن الحسن أنه قال: لا يحل المسحر إلا ساحر. قال ابن القيم: النشرة: حل المسحر عن المسحور، وهي نوعان: حل سحر بمثله، وهو الذي من عمل الشيطان، وعليه يحمل قول الحسن، فيتقرب الناشر والمنتشر إلى الشيطان بما يحب، فيبطل عمله عن المسحور. والثاني: النشرة بالرقية، والتعوذات، والأدوية، والدعوات المباحة، فهذا جائز.

#### فيه مسائل:

الأولى: النهي عن النُّشْرة.

الثانية: الفرق بين المنهي عنه والمرخص فيه، مما يزيل الإشكال.

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد ٢٩٤/٣ وأبو داود (٣٨٦٨) وحسنه الحافظ في " الفتح " ٢٣٣/١٠

### الشرح:

« باب ما جاء في النشرة » النشرة متعلقة بالسحر ، وأصلها من النَّشْر وهو: قيام المريض صحيحاً ، وهي: اسم لعلاج المسحور سميت نشرة ؛ لأنه ينتشر بها أي يقوم ويرجع إلى حالته المعتادة.

وقول المؤلف- رحمه الله- هنا «باب ما جاء في النشرة »، يعني: من التفصيل، وهل النشرة جميعاً- وهي حل السحر- مذمومة؟ أو أن منها ما هو مذموم، ومنها ما هو مأذون به ؟؟.

ومناسبة هذا الباب لكتاب التوحيد ظاهرة: وهي أنه كما أن السحر شرك بالله - جل وعلا - يقدح في أصل التوحيد، وأن الساحر مشرك الشرك الأكبر بالله، فالنشرة التي هي حل السحر قد تكون من ساحر، وقد تكون من غير ساحر بالأدوية المأذون بها، أو الأدعية ونحو ذلك، فإذا كان من ساحر فإنها مناقضة لأصل التوحيد، ومنافية لأصله، فالمناسبة ظاهرة في الصلة بين هذا الباب وباب ما جاء في السحر، وكذلك مناسبتها لكتاب التوحيد؛ لأن كثيرين ممن يستعملون النشرة يشركون بالله - جل وعلا -.

والنشرة قسمان: نشرة جائزة، ونشرة ممنوعة.

فالنشرة الجائزة: هي ما كانت بالقرآن، أو بالأدعية المعروفة، أو بالأدوية عند الأطباء، ونحو ذلك، فإن السحر يكون عن طريق الجن، -كما تقدم-، ويحصل منه-حقيقة - إمراض في البدن، وتغيير في العقل والفهم، وإذا كان الأمر كذلك، فإنه يُعالَج بالمضادات التي تزيل ذلك السحر، فمما يزيله: القرآن الكريم، والقرآن هو أعظم ما ينفع في إزالة السحر، وكذلك الأدعية، والأوراد، ونحو ذلك، مما هو معروف من الرقي الشرعية.

ونوع من السحر يكون في البدن، أي: من جهة عضوية، فهذا أحياناً يُعالجَ بالرقى والأدعية والقرآن، وأحياناً يعالج عن طريق الأطباء العضويين، وذلك لأن السحر - كما سبق - يُمرِض حقيقة، فإذا أزيل المرض أو سبب المرض فإنه يبطُل السحر؛ ولهذا قال ابن القيم في آخر الكلام: «والثاني: النشرة بالرقية، والتعوذات، والأدوية، والدعوات المباحة فهذا جائز»؛ لأنه يحصل منه المرض، وإذا كان الأمر كذلك فإنه يُعالج بما أذن به شرعاً من الرقى والأدوية المباحة.

والقسم الثاني من النشرة: وهي التي من أنواع الشرك: أن يُنشَّر عنه بغير الطريق الأول بطريق السحر، فيحل السحر الأول بسحر آخر، وذكرنا أن السحر لا ينعقد أصلاً إلا بأن يتقرب الساحر للجني، أو أن يكون الجني يخدم الساحر الذي يشرك بالله دائماً.

كذلك حل السحر لا بد فيه من إزالة سببه وهو خدمة شياطين الجن للساحر. وهذا لا يمكن إلا للجن، فإن الساحر الثاني الذي يُنشِّر السحر ويرفع السحر لا بد أن يستغيث أو أن يتوجه إلى بعض جنِّه في أن يرفع أولئك الجن الذين عقدوا هذا السحر أن يرفعوا أثره فعلى هذا لا يكون السحر من حيث الذين عقدو الا بالشرك بالله، ومن حيث الرفع والنشر لا يكون إلا بالشرك بالله - جل وعلا - ؛ ولهذا قال الحسن: « لا يحل السحر إلا ساحر »(۱)، يعني: لا يحل السحر بغير الطريق الشرعية المعروفة إلا ساحر، فإذا جاء أحد يعني: لا يحل السحر، قيل له: تستخدم القراءة والتلاوة والأدعية؟ فإن قال: وقال: أنا أحل السحر، قيل له: تستخدم القراءة والتلاوة والأدعية؟ فإن قال:

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير في (التهذيب) كما في (فتح الباري)١٠ (٢٣٣/

لا. قيل: هل أنت طبيب تطب ذلك المسحور؟ فإن قال: لا. فهو إذا ساحر؟ لأنه إذا لم يستخدم الطريقة الثانية فإنه لا يمكن أن يحل السحر إلا ساحر؟ لأنه فك أثر الجن في ذلك السحر، ولا يمكن إلا عن طريق شياطين الجن الذين يؤثرون في ذاك.

«عن جابر أن رسول الله السئل عن النشرة فقال: «هي من عمل الشيطان» (۱): هذا سؤال عما كان معهودا معروفا عندهم في هذا الاسم وهو اسم النشرة، والذي كان معروفا معهودا هو أن النشرة إنما هي من جهة الساحر، لأنها -عند العرب - حل السحر بمثله؛ لهذا لما سئل النبي عليه الصلاة والسلام عن النشرة قال: «هي من عمل الشيطان» قال العلماء: (ال) أو لام التعريف في قوله «النشرة» هذه للعهد، يعني: النشرة المعهود استعمالها، وهي حل السحر بمثله، فقال عليه الصلاة والسلام: «هي من عمل الشيطان»؛ لأن رفع السحر لا يكون إلا بعمل شيطان جني؛ ولهذا قال عليه الصلاة والسلام: «هي من عمل الشيطان»؛ لأن العقد أصلا من عمل الشيطان، والرفع والنشر من عمل الشيطان، فإذا هو سؤال عن النشرة التي كانت تستخدم في الجاهلية.

«رواه أحمد بسند جيد، وأبو داود، وقال: سئل أحمد عنها فقال: ابن مسعود يكره هذا كله » يعني: أن تكون

<sup>(</sup>١) أحمد في المسند ٢٩٤/٣ وأبو داود (٣٨٦٨) والبيهقي في السنن ٣٠١/٩

<sup>(</sup>٢) انظر الآداب الشرعية لابن مفلح ٧٧/٣

النشرة عن طريق التمائم التي فيها القرآن؛ لأنه مَرَّ بنا أن ابن مسعود كان يكره جميع أنواع التمائم حتى من القرآن، كما قال إبراهيم النخعي- رحمه الله -: كانوا يكرهون التمائم كلها من القرآن ومن غير القرآن. يعني: أصحاب ابن مسعود، فابن مسعود كان يكره التمائم من القرآن، وهو أن يُعلِّق شيئاً من القرآن لأي غرض، لدفع العين، أو لإزالة السحر، ورفع الضرر؛ لهذا قال الإمام أحمد لما سُئِل عن النشرة التي تكون بالتمائم من القرآن، قال: ابن مسعود يكره هذا كله.

أما النشرة باستخدام النفث، والرقية من غير تعليق، فلا يمكن للإمام أحمد ولا لابن مسعود أن يكرها ذلك؛ لأن النبي الستخدم ذلك، وأذِنَ به عملاً في نفسه، وكذلك في غيره عليه الصلاة والسلام.

«وي البخاري عن قتادة قلت لابن المسيب: رجل به طبّ، أو يؤخّذ عن امرأته، أيُحلّ عنه أو ينشّر؟ قال: لا بأس به إنما يريدون به الإصلاح، فأما ما ينفع فلم يُنه عنه »(۱): يريد ابن المسيب بذلك ما ينفع من النشرة بالتعوذات، والأدعية، والقرآن، والدواء المباح، ونحو ذلك، أما النشرة التي هي بالسحر، فابن المسيب أرفع من أن يقول إنها جائزة، ولم يُنهَ عنها، والنبي على يقول: «هي مِنْ عمل الشيطان»؛ لهذا قال: «لا بأس به إنما يريدون به الإصلاح، فأما ما ينفع فلم يُنه عنه » يعني: من الأدوية المباحة، ومن الرقى، والتعوذات الشرعية، وقراءة القرآن، ونحو ذلك، فهذا لم ينه عنه، بل أذن فيه.

<sup>(</sup>١) رواه البخاري ١٠ /٣٢٣

« ورُوي عن الحسن أنه قال: لا يحل السحر إلا ساحر »(٢): وهذا بَيَّنا معناه.

«قال ابن القيم: النشرة: حل السحر عن المسحور، وهي نوعان: حل بسحر مثله، وهو الذي من عمل الشيطان، وعليه يحمل قول الحسن، فيتقرب الناشر والمنتشر إلى الشيطان بما يحب »: كما ذكرنا لكم سلفاً.

« فيبطُلُ عمله عن المسحور »، وهذه حقيقة النشرة الشركية.

إذا تبين ذلك، فإن حكم حل السحر بمثله أنه لا يجوز ومحرم، بل هو شرك بالله - جل وعلا - ؛ لأنه لا يحل السحر إلا ساحر. وبعض العلماء من أتباع المذاهب يرى جواز حل السحر بمثله إذا كان للضرورة، كما قال فقهاء مذهب الإمام أحمد في بعض كتبهم: ويجوز حل سحر بمثله ضرورة، وهذا القول ليس بصواب، بل هو غلط ؛ لأن الضرورة لا تكون جائزة ببذل الدين والتوحيد عوضاً عنها، ومعروف أن الضروريات الخمس التي جاءت بها الشرائع أولها: حفظ الدين، وغيره أدنى منه مرتبة - ولا شك - ، فلا يبذل ما الضروريات الخمس، لكنها دون حفظ الدين مرتبة ؛ ولهذا لا يُقدَّم ما هو أدنى على ما هو أعلى ما هو أعلى ما هو أدنى من الضروريات الخمس، والأنفس لا يجوز حفظها بالشرك، ولأن يموت المرء وهو على التوحيد خير له من أن يُعافَى وقد أشرك بالله - جل وعلا - ، لأن السحر لا

<sup>(</sup>٢) تقدم.

يكون إلا بشرك، والذي يأتي الساحر ويطلب منه حل السحر، فقد رضي قوله وعمله، ورضي أن يَعْمَل به ذاك، ورضي أن يُشرِك ذاك بالله لأجل منفعته، وهذا غير جائز.

فتحصل مِنْ هذا أن السحر -نشراً ووقوعاً - لا يكون إلا بالشرك الأكبر بالله - جل وعلا - ، وعليه فلا يجوز أن يُحَلَّ لا من جهة الضرورة ، ولا من جهة غير الضرورة من باب أولى بسحرٍ مثله ، بل يُحل ويُنشَّر بالرقى الشرعية.



# « باب ما جاء في التطير »

وقول الله تعالى: ﴿ أَلآ إِنَّمَا طَلِيرُهُمْ عِندَ ٱللَّهِ وَلَكِنَّ أَكَثَرَهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ [الأعراف: ١٣١].

وقول هذا قَالُواْ طَلَيْرُكُم مَّعَكُمْ أَيِن ذُكِّرْتُمْ بَلَ أَنتُمْ قَوْمٌ مُّسْرفُونَ ﴾ [س:١٩].

وعن أبي هريرة أن رسول الله أقال: « لا عدوى، ولا طيرة، ولا هامة، ولا صفر » أخرجاه (۱) وزاد مسلم: « ولا نوء، ولا غول » (۲) ولهما عن أنس قال: قال رسول الله 3: « لا عدوى، ولا طيرة، ولهما عن أنس قال: قال رسول الله 4: « لا عدوى، ولا طيرة، ويعجبني الفأل » قالوا: وما الفأل ؟ قال: «الكلمة الطيبة » (۳) ولأبي داود بسند صحيح عن عقبة بن عامر قال: ذُكِرَت الطيرة عند رسول الله 4 فقال: « أحسنها الفأل، ولا ترد مسلماً ، فإذا رأى أحدكم ما يكره فليقل: اللهم لا يأتِ بالحسنات إلا أنت، ولا يدفع السيئات إلا أنت، ولا حول ولا قوة إلا بك » (١).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٥٧٥٧) ومسلم (٢٢٢٠).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (٢٢٢٢).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٥٧٧٦) ومسلم (٢٢٢٤).

<sup>(</sup>٤) أخرجه أبو داود (٣٧١٩) وصححه النووي.

وله من حديث ابن مسعود مرفوعاً: «الطيرة شرك، الطيرة شرك، الطيرة شرك، الطيرة شرك، وما منا إلا، ولكن الله يذهبه بالتوكل» رواه أبو داود، والترمذي وصححه (۱)، وجعل آخره من قول ابن مسعود. ولأحمد من حديث ابن عمرو: «من ردته الطيرة عن حاجته فقد أشرك» قالوا: وما كفارة ذلك؟ قال: «أن تقولوا: اللهم لا خير إلا خيرك، ولا طير إلا طيرك، ولا طير إلا طيرك، ولا العباس؛ ولا طيرة ما أمضاك أو ردك» (۱).

#### فیه مسائل:

الأولى: التنبيه على قوله: (ألا إنما طائرهم عند الله) مع قوله: (طائركم معكم).

الثانية: نفي العدوي.

الثالثة: نفى الطيرة.

الرابعة: نفى الهامة.

الخامسة: نفي الصُّفر.

السادسة: أن الفأل ليس من ذلك، بل مُستحب.

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود(١٠١٣) والترمذي(١٦١٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد ٢٢٠/٢

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد(٢١٣١).

السابعة: تفسير الفأل.

الثامنة: أن الواقع في القلوب من ذلك — مع كراهته — لا يضر، بل يُذهبه الله بالتوكل.

التاسعة: ذكر ما يقول من وجده.

العاشرة: التصريح بأن الطِّيرة شِرْك.

الحادية عشرة: تفسير الطِّيرة المذمومة.

### الشرح:

هذا «باب ما جاء في التطير» سبق بيان أن الطيرة من أنواع السحر، ولهذا جاء المؤلف- رحمه الله- بهذا الباب بعد الأبواب المتعلقة بالسحر؛ لأنها من أنواعه بنص الحديث.

ومناسبة هذا الباب لكتاب التوحيد: أن التطير نوع من الشرك بالله- جل وعلا -بشرطه، والشرك الذي يكون من جهة التطير مناف لكمال التوحيد الواجب ؛ لأنه شرك أصغر.

وحقيقة التطير: أنه التشاؤم أو التفاؤل بحركة الطير من السوانح والبوارح، أو النطيح والقعيد، أو بغير الطير مما يحدث. فكانوا في الجاهلية إذا أراد أحد أن يذهب إلى مكان، أو يمضي في سفر، أو أن يعقد له خياراً، استدل بما يحدث له من أنواع حركات الطيور، أو بما يحدث له من الحوادث على أن هذا السفر سفر سعيد فيمضي فيه، أو أنه سفر سيئ وعليه فيه وبال فيرجع عنه. وعلى هذا فضابط الطيرة الشركية التي من قامت في قلبه وحصل له شرطها وضابطها فهو مشرك الشرك الأصغر، هو ما جاء في آخر الباب من قوله عليه الصلاة

والسلام: «إنما الطيرة ما أمضاك أو ردك »، (١) فالطيرة شرك، وهي التي تقع في القلب، ويبني عليها المرء مضاء في الفعل، أو نكوصا عنه. فإذا خرج مثلاً من بيته وهو ينوي سفراً، أو رحلة، أو ينوي القيام بصفقة تجارة، أو نحو ذلك، فحصل أمامه من تصادم سيارة، أو اعتداء من واحد على آخر، أو نحو ذلك، إن أوقع في قلبه شؤماً، واستدل بهذا الحادث على أنه سيفشل في سفره أو في تجارته أو أنه سيصيبه مكروه في سفره، ورجع ولم يمض فقد حصل له التطير الشركي، أما إذا حصل ذلك في قلبه وحصل له نوع تشاؤم، ولكنه مضى وتوكل على الله، فهذا لا يكاد يسلم منه أحد، كما جاء في حديث ابن مسعود «وما منا إلا، ولكن الله يذهبه بالتوكل »(٢) كما سيأتي.

فهذه حقيقة التطير الشركي وضابطه، وتبين أن التطير عام ليس خاصاً بالطير وحركاتها، وقد تقدم في «باب ما جاء في شيء من أنواع السحر» أن العيافة متعلقة بالطير كما فسرها عوف الأعرابي بقوله: العيافة زجر الطير، فهي متعلقة بالطير من حيث إنه يحرك الطير ويزجره حتى ينظر أين يتحرك، وأما الطيرة فهي أن يتشاءم أو يتفاءل ويمضي أو يرجع بحركة تحصل أمامه ولو لم يزجر أو يفعل، أو بشيء يحصل أمامه، إما من الطير أو من غيره.

قوله « باب ما جاء في التطير » ، يعني: من أنَّه شرك بالله - جل وعلا - إذا أمضى أو رجع ، وكفارة التطير إذا وقع في القلب ، ونحو ذلك من الأحكام.

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد ٢١٣/١

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد ٣٨٩/١، ٣٨٩، ٤٤٠ وأبو داود (٣٩١٠) والترمذي (١٦١٤).

« وقول الله تعالى: ﴿ أَلآ إِنَّمَا طَآبِرُهُمْ عِندَ ٱللَّهِ وَلَاكِنَّ أَكْثَرَهُمْ لَا يَعْلُمُونَ ﴾ [الأعراف: ١٣١] »: هذا مقطع من آية في سورة الأعراف أولها: ﴿ فَإِذَا جَآءَتْهُمُ ٱلْحَسَنَةُ قَالُواْ لَنَا هَاذِهِ وَإِن تُصِبْهُمْ سَيِّئَةٌ يَطَّيَّرُواْ بِمُوسَىٰ وَمَن مَّعَهُ وَ أَلآ إِنَّمَا طَلْبِرُهُمْ عِندَ ٱللَّهِ وَلَكِنَّ أَكْثَرَهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ [الأعراف: ١٣١] يعني: إذا أتاهم خصب وسعة وزيادة في الأرزاق﴿ قَالُواْ لَنَا هَا ذِهِ عَن المستحقون لها ﴿ وَإِن تُصِبَّهُمْ سَيَّئَةٌ ﴾ يعني: أصابهم جدب، أو نقص في الأرزاق، أو بلاء، قالوا: هذا بسبب شؤم موسى ومن معه، فهم الذين بسببهم وبسبب أقوالهم وأعمالهم حصل لنا هذا السوء وهذه الويلات، فتطيروا بهم، يعني: جعلوهم سببا لما حصل لهم، قال- جل وعلا-: ﴿ أَلَا إِنَّمَا طُلْبِرُهُمْ عِندَ ٱللَّهِ ﴾ طائرهم، يعني: ما يطير عنهم من عمل صالح أو طالح، وأنهم يستحقون الحسنات أو يستحقون السيئات، كل هذا عند الله- جل وعلا -، أو أن معنى قوله ﴿ أَلاَّ إِنَّمَا طُلْمِرُهُمْ عِندَ ٱللَّهِ ﴾ يعني: أن سبب ما يأتيهم من الحسنات أو ما يأتيهم من السيئات، أن ذلك من جهة القضاء والقدر، فهو عند الله- جل وعلا -.

ومناسبة هذه الآية لهذا الباب: أن هذا التطير من صفات أعداء الرسل، ومن خصال المشركين وإذا كان كذلك فهو مذموم، ومن خصال المشركين الشركية، وليست من خصال أتباع الرسل، وأما أتباع الرسل فإنهم يعلقون ذلك بما عند الله من القضاء والقدر، أو بما جعله الله - جل وعلا -لهم من

ثواب أعمالهم أو العقاب على أعمالهم كما قال تعالى: ﴿ أَلَآ إِنَّمَا طَلْبِرُهُمْ

قوله تعالى: ﴿ قَالُواْ طَيْرِكُم مَّعَكُم ۚ ﴾ الآية ، وهي من سورة يسين ، والذين تطيروا بأولئك هم المشركون أصحاب تلك القرية حيث قالوا: ﴿ قَالُواْ إِنَّا تَطَيَّرْنَا بِكُم ۗ لَبِن لَّم تَنتَهُواْ لَنَرْجُمنَّكُم وَلَيَمسَّنَكُم وَلَيَمسَّنَكُم وَلَيَمسَّنَكُم وَلَيَمسَّنَكُم وَلَيَمسَّنَكُم وَلَيَمسَّنَكُم وَنَا عَذَابُ أَلِيم ۗ فَال أَتباع الرسل: ﴿ طَيْرِكُم مَّعَكُم أَبِن ذُكِرْتُم ۚ فَي الله وَ السيئات عليكم ، أو سبب قدوم الحسنات اليس ١٨٠-١٩، يعني: سبب وقوع السيئات عليكم ، أو سبب قدوم الحسنات عليكم هو من عند أنفسكم ، فالسوء الذي سينالكم والعقاب الذي سينزل بكم ملازم لكم ملازمة ما تتطيورن به من عمل سوء ، ومن معاداة للرسل ، وتكذيب للرسل ، هذا ملازم لكم وستتطيرون به ﴿ قَالُواْ طَيْرِكُم مَّعَكُم ۚ ﴾ لأنه من جهة أنهم فعلوا السيئات وكذبوا الرسل وهذا سيقع عليهم وباله . ومناسبة هذه الآية للباب كمناسبة الآية قبلها من أن هذه هي قالة المشركين ، وأعداء الرسل .

« عن أبي هريرة ﴿ أن رسول الله ﴾ قال: « لا عدوى، ولا طيرة، ولا هامة، ولا صَفَر » أخرجاه، (١) زاد مسلم: « ولا نُوء، ولا غُول »(٢).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٥٧٥٧) ومسلم (٢٢٢٠).

<sup>(</sup>٢) من رواية جابر(٢٢٢٢).

موطن الشاهد قوله: «ولا طيرة». ومن المعلوم أن المنفي هنا ليس هو وجود الطيرة؛ لأن الطيرة موجودة من جهة اعتقاد الناس، ومن جهة استعمالها، وكذلك العدوى موجودة من جهة الوقوع؛ ولهذا قال العلماء: النفي هنا راجع إلى ما تعتقده العرب ويعتقده أهل الجاهلية؛ لأن (لا) -هنانافية للجنس واسمها مذكور، وخبرها محذوف، لأجل العلم به، فإن الجاهليين يؤمنون بوجود هذه الأشياء، ويؤمنون أيضاً بتأثيرها، فالمنفي ليس هو وجودها وإنما هو تأثيرها فيكون التقدير هنا: لا عدوى مؤثرة بطبعها ونفسها وإنما تنتقل العدوى بإذن الله - جل وعلا -، وكان أهل الجاهلية يعتقدون أن العدوى تنتقل بنفسها، فأبطل الله ذلك الاعتقاد - فقال عليه الصلاة والسلام: « لا عدوى » يعنى: مؤثرة بنفسها.

« ولا طيرة » أي: مؤ تُرة أيضاً ، فإن الطيرة شيء وهمي يكون في القلب ، لا أثر له في قضاء الله وقدره ، فحركة السانح ، أو البارح ، أو النطيح ، أو القعيد ، لا أثر لها في حكم الله وفي ملكوته ، وفي قضائه وقدره ، فخبر (لا) النافية للجنس تقديره (مؤثرة) أي: لا طيرة مؤثر ، بل الطيرة شيء وهمي.

وكذلك قوله: « ولا هامة ولا صفر.. » إلخ الحديث.

وقد سبق بيان أن خبر (لا) النافية للجنس يحذف كثيراً في لغة العرب إذا كان معلوما، كما قال ابن مالك في آخر باب (لا) النافية للجنس في الألفية: وشاع في ذا الباب إسقاط الخبر إذا المراد مع سقوطه ظهر

« ولهما عن أنس قال: قال رسول الله ﷺ: « لا عدوى »: يعني لا عدوى مؤثرة بنفسها، بل بإذن الله - جل وعلا -.

« ولا طيرة »: مؤثرة أصلاً، وإنما ذلك راجع إلى قضاء الله وقدره.

قوله: «ويعجبني الضأل» قالوا: وما الضأل؟ قال: «الكلمة الطيبة» (۱) : كان عليه الصلاة والسلام يحب الفأل وفسره بأنه الكلمة الطيبة ؛ لأن الكلمة الطيبة إذا سمعها فتفاءل بها، وأنه سيحصل له كذا وكذا من الخيرات، يكون من باب حُسن الظن بالله - جل وعلا -، فالفأل حسن ظن بالله، والتشاؤم سوء ظن بالله - جل وعلا - ؛ ولهذا كان الفأل ممدوحاً ومحموداً، والشؤم مذموماً.

ومعلوم أن العبد مأمور بأن يحسن الظن بالرب- جل وعلا- ولهذا كان عليه الصلاة والسلام يتفاءل، وكل ذلك من تعظيم الله- جل وعلا- وحسن الظن به وتعلق القلب به، وأنه لا يفعل للعبد إلا ما هو أصلح له.

« ولأبي داود بسند صحيح عن عقبة بن عامر قال: ذُكِرَت الطيرة عند رسول الله عند رسول الله عنه فقال: «أحسنها الفأل »: الطيرة: يعني التأثر بالكلمة ؛ لأننا ذكرنا أن الطيرة عامة تشمل الأقوال والأعمال التي تحصل أمام العبد، فإذا كان ثمَّ تطير فإن أحسنه الفأل، يعني: أن يقع في قلبه أنه سيحصل له كذا وكذا من جراء كلمة سمعها، أو من جراء فعل حصل له. وأحسن ذلك الفأل وغيره مذموم، وإنما كان الفأل محموداً وممدوحاً ومأذوناً به ؛ لما ذكرنا من أنه إذا تطير متفائلاً فإنه مُحسن الظن بالله - جل وعلا - ؛ لأن التفاؤل يشرح الصدر، ويؤنس العبد، ويذهب الضيق الذي يوحيه الشيطان ويسببه في قلب

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في (٥٧٧٦) ومسلم (٢٢٢٤).

العبد، والشيطان يأتي للعبد فيجعله يتوهم أشياء تضره وتحزنه فإذا فتح العبد على قلبه باب التفاؤل أبعد عن قلبه باب تأثير الشيطان في النفس.

قوله: «ولا تَرُد مسلماً » هذا خبر في معنى النهي، وقد بيناأن النهي قد يعدل عنه للخبر، كما أن الأمر قد يعدل عنه إلى الخبر لتأكيد النهي ولتأكيد الأمر، قال تعالى: ﴿ وَلِلّهِ يَسْجُدُ مَا فِي ٱلسَّمَاوَاتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ مِن دَآبَةٍ ﴾ النحل: ٤٩] فهذا خبر مثبت لكنه كالأمر المؤكّد، وقوله: « لا ترد مسلماً » هذا خبر منفي لكن فيه النهي أن ترد الطيرة مسلماً عن حاجته، فإذا ردته عن حاجته، فقد حصل له الشرك بالتطير.

قوله: « فإذا رأى أحدكم ما يكره، فليقل: اللهم لا يأتي بالحسنات إلا أنت، ولا يدفع السيئات إلا أنت، ولا حول ولا قوة إلا بك» (١): هذا دعاء عظيم في دفع ما يأتي للقلب من أنواع التشاؤم وأنواع الطيرة.

«وعن ابن مسعود مرفوعاً: «الطيرة شرك، الطيرة شرك، الطيرة شرك، الطيرة شرك »(٢): يعني: أنها شرك أصغر بالله- جل وعلا -.

وقوله: «وما منا إلا » يعني: إلا وقد يقع في قلبه بعض التطير؛ لأن هذا من الشيطان، والشيطان يأتي القلوب فيغريها بما يفسدها «وما منا إلا » يعنى: ويعرض له ذلك.

<sup>(</sup>١) رواه أبو داود (٣٧١٩).

<sup>(</sup>٢) تقدم .

قوله: «ولكن الله يذهبه بالتوكل»؛ لأن حسنة التوكل وإتيان العبد بواجب التوكل يذهب عنه كيد الشيطان بالتطير، فالواجب على العبد إذا عرض له شيء من التشاؤم ألا يرجع عما أراد عمله، بل يُعْظِم التوكل على الله حلى الله على الله على الله على الله المور على الله على الأمور على الله أمور طرأت ووقعت هكذا أمام العبد، وليس لها أثر فيما يحصل مستقبلاً.

ولأحمد من حديث ابن عمرو: «من ردته الطيرة عن حاجته فقد أشرك » هذا هو ضابط الطيرة التي تكون شركا، وهو أن ترد المتطير عن حاجته، فإذا لم ترده عن حاجته، ولم يستجب لها، فلا حرج عليه في ذلك إلا أن عظمت في قلبه، فربما دخلت في أنوع محرمات القلوب، والذي يذهب ذلك كله هو التوكل على الله، وتعظيم الرغب فيما عنده وحسن الظن بالله - جل وعلا -.

«قالوا: فما كفارة ذلك؟ قال: «أن تقول: اللهم لا خير إلا خير إلا خيرك، ولا طير إلا طيرك، ولا طير إلا طيرك (١) »: لا طير إلا طيرك يعني: لن يحصل إلا قضاؤك الذي قضيته، أو لن يحصل ويُقْضَى إلا ما قدرته على العبد. فعلم المغيبات إنما هو عند الله - جل وعلا -.



<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد ٢٢٠/٢.

# « باب ما جاء في التنجيم »

قال البخاري في صحيحه: قال قتادة: خلق الله هذه النجوم لثلاث: زينة للسماء، ورجوماً للشياطين، وعلامات يُهتدَى بها، فمن تأوَّل فيها غير ذلك أخطأ وأضاع نصيبه، وتكلَّف ما لا علم له به (۱). انتهى. وكره قتادة تعلم منازل القمر، ولم يُرخِّص ابن عيينة فيه، ذكره حرب عنهما. ورخص في تعلم المنازل أحمد وإسحاق.

وعن أبي موسى قال: قال رسول الله ، « ثلاثة لا يدخلون المجنة: مدمن خمر، وقاطع الرحم، ومصدق بالسحر ». رواه أحمد وابن حبان في صحيحه (٢).

#### فيه مسائل:

الأولى: الحكمة في خلق النجوم.

الثانية: الرد على من زعم غير ذلك.

الثالثة: ذكر الخلاف في تعلم المنازل.

الرابعة: الوعيد فيمن صَدَّق بشيء من السحر، ولو عرف أنه باطل.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري٢٩٥/٦ معلقاً، ووصله ابن جرير في " التفسير" ١/١٩

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد ٣٩٩/٤ وابن حبان ٣٦٦/٧

### الشرح:

«باب ما جاء في التنجيم»: يعني في حكم التنجيم، وأنه منقسم إلى جائز ومحرم، والمحرم منه نوعٌ من أنواع السحر، وهو كفر وشرك بالله - جل وعلا -، فادعاء معرفة المغيبات عن طريق النجوم، هو التنجيم المذموم المحرم الذي هو من أنواع الكهانة والسحر.

والتنجيم الذي يتعاطاه الناس ثلاثة أنواع:

الأول: التنجيم الذي هو اعتقاد أن النجوم فاعلة مؤثرة بنفسها، وأن الخوادث الأرضية منفعلة ناتجة عن النجوم وعن إرادات النجوم، وهذا تأليه للنجوم، وهو الذي كان يصنعه الصابئة ويجعلون لكل نجم وكوكب صورة وتمثالاً، تَحلُّ فيها أرواح الشياطين، فتأمر أولئك بعبادة تلك الأصنام والأوثان، وهذا بالإجماع كفر أكبر وشرك كشرك قوم إبراهيم.

والنوع الثاني من التنجيم: هو ما يسمى علم التأثير، وهو الاستدلال بحركة النجوم والتقائها وافتراقها، وطلوعها وغروبها، على ما سيحصل في الأرض، فيجعلون حركة النجوم دالة على ما سيقع مستقبلاً في الأرض، والذي يفعل هذه الأشياء ويستدل بها يقال له: المنجّم، وهو من أنواع الكهان؛ لأنه يخبر بالأمور المغيبة عن طريق الاستدلال بحركات الأفلاك وتحرك النجوم، وهذا النوع محرم وكبيرة من الكبائر، وهو نوع من الكهانة وكفر بالله حمل وعلا -؛ لأن النجوم ما خلقت لذلك وهؤلاء تأتيهم الشياطين، فتوحي إليهم بما يريدون وبما سيحصل في المستقبل ويجعلون حركة النجوم دليلاً على ذلك.

وقد أبطل قول المنجمين في أشياء كثيرة من الواقع ونحو ذلك كما في فتح عمورية في قصيدة أبي تمام المشهورة:

السيف أصدق أنباء من الكتب .... وغيرها.

النوع الثالث مما يدخل في اسم التنجيم: ما يسمى بعلم التسيير، وهو أن يتعلم منازل النجوم وحركاتها، لأجل أن يعلم القبلة، والأوقات، وما يصلح من الأوقات للزرع وما لا يصلح، والاستدلال بذلك على وقت هبوب الرياح، وعلى الوقت الذي جرت سنة الله أن ينزل فيه من المطركذا، ونحو ذلك.

فهذا يسمى علم التسيير، وقد رخص فيه بعض العلماء، وسبب الـترخيص فيـه: أنـه يجعـل النجـوم وحركتـها والتقاءهـا وافتراقـها، وطلوعها أو غروبها، يجعل ذلك وقتاً وزمنا، لا يجعله سبباً، فيجعل هذه النجوم علامة على زمن يصلح فيه كذا وكذا، والله- جل وعلا -جعل النجوم علامات كما قال تعالى: ﴿ وَعَلَامَاتٍ وَبِٱلنَّجْمِ هُمَّ يَهْتَدُونَ ﴾ [النحل:١٦] فهي علامة على أمور كثيرة، كأن يعلم -مثلا-أنه بطلوع النجم الفلاني يدخل وقت الشتاء، فدخول الوقت ليس بسبب طلوع النجم، ولكن حين طلع استدللنا بطلوعه على دخول الوقت، وإلا فهو ليس بسبب لحصول البرد، وليس بسبب لحصول الحر، وليس بسبب للمطر، وليس بسبب لمناسبة غرس النخل أو زرع المزروعات ونحو ذلك، ولكنه وقت، فإذا كان على ذلك فلا بأس به قـولاً أو تعلمـاً؛ لأنــه يجعــل النجــوم وظـهورها وغروبـها أزمنــة وذلــك مأذون به.

«قال البخاري في صحيحه: قال قتادة: خلق الله هذه النجوم لثلاث: زينة للسماء »: كما قال-جل وعلا - ﴿ وَزَيَّنَا ٱلسَّمَآءَ ٱللُّنْيَا بِمَصَابِيحَ وَحِفْظاً ﴾ انصلت: ١٢.

« ورجوماً للشياطين »: والآيات على ذلك كثيرة.

«وعلامات يُهتدَى بها » كما قال- جل وعلا -: ﴿ أُمَّن يَهْدِيكُمْ فِي ظُلُمُتِ ٱلْبَرِّ وَٱلْبَحْرِ ﴾ [النمل: ٦٦] وقال- جل وعلا-: ﴿ وَعَلَامَتِ وَبِالنَّجْمِ هُمْ يَهْتَدُونَ ﴾ [النحل: ١٦] ونحو ذلك من الآيات، فهي علامات يهتدى بها، إلى معرفة الجهات: كجهة القبلة، وجهة الشمال، وجهة الغرب، وجهة الشرق، ويهتدى بها أيضاً إلى معرفة أماكن البلاد والقرى حيث يُعرَف أن البلدة الفلانية باتجاه النجم الفلاني، فإذا أراد السائر ليلاً في البرأو في البحر أن يتجه إلى بلد معين، استدل واهتدى بالنجوم إليه، ونحو ذلك مما أجرى الله سنته به.

قوله: «فمن تأوَّل فيها غير ذلك أخطأ وأضاع نصيبه، وتكلَّف ما لا علم له به» (۱): وهذا صحيح ؛ لأن النجوم خَلْق من خلق الله ولا نفهم سرها إلا بما أخبر الله – جل وعلا -به، فما أخبرنا به أخذناه، وما لم نخبر به فلا يجوز أن نتكلف فيه ؛ ولهذا قال عليه الصلاة والسلام: «إذا ذُكر القدر

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري ٢٩٥/٦

فأمسكوا، وإذا ذكر أصحابي فأمسكوا، وإذا ذكرت النجوم فأمسكوا »(1) والمراد هنا بذكر النجوم، يعني: في غير ما جاء به الدليل، إذا ذكر القدر في غير ما جاءت به الأدلة فأمسكوا، وإذا ذكر أصحابي في غير ما جاء به من فضلهم وحسن صحابتهم وسابقتهم ونحو ذلك من الدليل فأمسكوا، وكذلك إذا ذكرت النجوم وما فيها بغير ما جاء فيه الدليل فأمسكوا؛ لأن ذلك ذريعة لأمور محرمة.

قوله: «وكره قتادة تعلم منازل القمر، ولم يُرخِّص ابنُ عيينة فيه، ذكره حرب عنهما. ورخص في تعلم المنازل أحمد وإسحاق » جعل الله عز وجل القمر منازل كما قال: ﴿ وَٱلْقَمَرَ قَدَّرْنَاهُ مَنَازِلَ حَتَّىٰ عَادَ كَٱلْعُرِّجُونِ ٱلْقَمر منازل كما قال: ﴿ وَٱلْقَمرَ قَدَّرْنَاهُ مَنَازِلَ حَتَّىٰ عَادَ كَٱلْعُرْجُونِ ٱلْقَمر منازل كما قال: ﴿ وَٱلْقَمر قَدْلاً ينزل في كل يوم منزلة منها، فما حكم تعلم هذه المنازل؟ فيها قولان لأهل العلم: فقد كرهه بعضهم، ورخَّص فيه طائفة وهو الصحيح؛ لأنه - جل وعلا - امتن على عباده بذلك فقال ﴿ وَقَدَّرَهُ مَنَازِلَ لِتَعْلَمُواْ عَدَدَ ٱلسِّنِينَ وَٱلْحِسَابَ ﴾ ليونس: ١٥ وظاهر الآية أن حصول المنة به في تعلمه، وذلك دليل الجواز.

« وعن أبي موسى قال: قال رسول الله ﷺ: «ثلاثة لا يدخلون الجنة: مدمن الخمر، وقاطع الرحم، ومصدق بالسحر » (۱) ووجه الاستدلال من هذا الحديث قوله: « ومصدق بالسحر »، وقد تقدم أن من

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبراني في الكبير(١٤٢٧-١٠٤٨).

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد ٣٩٩/٤ وابن حبان ٣٦٦/٧

التنجيم ما هو من أنواع السحر، كما قال عليه الصلاة والسلام: « من اقتبس شعبة من السحر زاد ما زاد»(٢) وإذا صدَّق بالنجوم، فإنه مصدِّق بالسحر، والمصدِّق بالسحر لا يدخل الجنة.

قال هنا: « ثلاثة لا يدخلون الجنة: مدمن الخمر » وإدمان الخمر من الكبائر.

« وقاطع الرحم »: وهي من الكبائر.

« ومصدق بالسحر »: وهو أيضاً من الكبائر.

ومما يدخل في التنجيم في هذا العصر بوضوح -مع غفلة الناس عنه- ما يكثر في المجلات مما يسمونه البروج، فيخصصون صفحة أو أقبل منها في الجرائد، ويجعلون عليها رسم بروج السنة برج الأسد، والعقرب، والثور، إلى آخره، ويجعلون أمام كل برج ما سيحصل فيه، فإذا كان الرجل أو المرأة مولوداً في ذلك البرج يقول: سيحصل لك في هذا الشهر كذا وكذا وكذا، وهذا هو التنجيم الذي هو التأثير، والاستدلال بالنجوم والبروج على التأثير في الأرض وعلى ما سيحصل في الأرض، وهو نوع من الكهانة، ووجوده في الجلات والجرائد على ذلك النحو وجود للكهان فيها، فهذا يجب إنكاره المسحر كما ذكرنا، ويجب إنكاره على كل صعيد، ويجب أيضاً على كل السحر كما ذكرنا، ويجب إنكاره على كل صعيد، ويجب أيضاً على كل مسلم أن لا يدخله بيته، وأن لا يقرأه، ولا يطلع عليه؛ لأن الاطلاع على تلك البروج وما فيها - ولو لمجرد المعرفة - يدخل في النهي من جهة أنه أتى الكاهن غير منكر عليه.

<sup>(</sup>٢) تقدم.

وإذا قرأ هذه الصفحة وهو يعلم برجه الذي وُلِد فيه ، أو يعلم البرج الذي يناسبه، وقرأ ما فيه، فكأنه سأل كاهناً، فلا تقبل لـه صلاة أربعين يوماً، فإن صدق بما في تلك البروج فقد كفر بما أنزل على محمد، وهذا يدلك على غربة التوحيد بين أهله، وغربة فهم حقيقة هذا الكتاب- كتاب التوحيد- حتى عند أهل الفطرة وأهل هذه الدعوة، فإنه يجب إنكار ذلك على كل صعيد وأن لا يؤثم المرء نفسه، ولا من في بيته بإدخال شيء من الجرائد التي فيها ذلك في البيوت؛ لأن هذا معناه إدخال للكهنة إلى البيوت، وهذا -والعياذ بالله- من الكبائر، فواجب إنكار ذلك وتمزيقه والسعى فيه بكل سبيل حتى يُدحَر أولئك ؛ لأن أهل التنجيم وأهل البروج هم من الكهنة، والتنجيم له معاهد معمورة في لبنان وفي غيرها، يتعلم فيها الناس حركة النجوم، وما سيحصل بحسابات معروفة ، وجداول معينة ، ويخبرون بأنه من كان من أهل البرج الفلاني فإنه سيحصل له كذا وكذا، عن طريق تعلم وهمي يغرهم به رؤوسهم وكهانهم، فالواجب على طلبة العلم أن يسعوا في تبصير الناس بحقيقة ذلك في كلماتهم، وبعد الصلوات، وفي خطب الجمع؛ لأن هذا مما كثر البلاء به، والإنكار فيه قليل، والتنبيه عليه ضعيف، والله المستعان.



# « باب ما جاء في الاستسقاء بالأنواء »

وقول الله تعالى: ﴿ وَتَجْعَلُونَ رِزْقَكُمْ أَنَّكُمْ تُكُذِّبُونَ ﴾ الواقعة: ١٨٢.

وعن أبي مالك الأشعري أن رسول الله قال: «أربع في أمتي من أَمْرِ الجَاهِلِيَّةِ لاَ يَتْرَكُونَهُنَّ: الفَخْرُ بِالْأَحْسَابِ، والطعن في الأنساب، والاستسقاء بالنجوم، والنياحة، وقال: النائحة إذا لم تتب قبل موتها، تقام يوم القيامة وعليها سربال من قطران، ودرع من جرب» رواه مسلم (۱).

ولهما عن زيد بن خالد الله قال: « صَلَّى لَنَا رسول الله الله صلاة الصبح بالحديبية على إثر سماء كانت من الليل، فلما انصرف أقبل على الناس فقال: « هل تدرون ماذا قال ربكم؟ » قالوا: الله ورسوله أعلم، قال: « قال: أصبح من عبادي مؤمن بي وكافر، فأما من قال: مطرنا بفضل الله ورحمته فذلك مؤمن بي كافر بي بالكوكب، وأما من قال: مطرنا بنوء كذا وكذا، فذلك كافر بي مؤمن بالكوكب » (٢).

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٩٣٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري(٨٤٦) و(١٠٣٨) و(٤١٤٧) و(٧٠٠٧) ومسلم(٧١).

ولهما من حديث ابن عباس بمعناه، وفيه: قال بعضهم: « لقد صدق نؤء كذا وكذا، فأنزل الله هذه الآية ﴿ فَلا ٓ أُقَسِمُ بِمَوَاقِعِ النَّجُومِ ﴾ إلى قوله ﴿ تُكَذِّبُونَ ﴾ »(١).

### فيه مسائل:

الأولى: تفسير آية الواقعة.

الثانية: ذكر الأربع التي من أمر الجاهلية.

الثالثة: ذكر الكفرفي بعضها.

الرابعة: أن من الكفر ما لا يُخرج من الملة.

الخامسة: قوله "أصبح من عبادي مؤمن بي وكافر" بسبب نـزول النعمة.

السادسة: التفطن للإيمان في هذا الموضع.

السابعة: التفطن للكفرفي هذا الموضع.

الثامنة: التفطن لقوله "لقد صدق نوء كذا وكذا".

التاسعة: إخراج العالم للمتعلم المسألة بالاستفهام عنها؛ لقوله:

"أتدرون ماذا قال ربكم؟".

العاشرة: وعِيدُ النائحة.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٧٣).

## الشرح:

هذا «باب ما جاء في الاستسقاء بالأنواء »، والاستسقاء بالأنواء هو نسبة السقيا إلى الأنواء، والأنواء هي: النجوم، يقال للنجم: نوء.

والعرب والجاهليون كانوا يعتقدون أن النجوم والأنواء سبب في نزول المطر، فيجعلونها أسباباً، ومنهم- وهم طائفة قليلة- من يجعل النوء والنجم هو الذي يأتي بالمطر كما سبق في حال الطائفة الأولى من المنجمين الذي يجعلون المفعولات منفعلة عن النجوم وعن حركتها.

فقوله - رحمه الله -: «باب ما جاء في الاستسقاء بالأنواء » يعني: باب ما جاء في نسبة السقيا إلى النوء، وعُبَّر بلفظ الاستسقاء؛ لأنه جاء في الحديث «والاستسقاء بالنجوم ».

ومناسبة هذا الباب لما قبله من الأبواب: أن الاستسقاء بالأنواء نوعٌ من التنجيم ؟ لأنه نسبة السقيا إلى النجم وذلك أيضاً من السحر ؟ لأن التنجيم من السحر بمعناه العام.

ومناسبة هذا الباب لكتاب التوحيد: أن الذي ينسب السقيا والنعمة والفضل الذي يؤتاه حين نزول المطر إلى النوء أو النجم. يكون قلبه ملتفتاً عن الله جل وعلا - إلى غيره، ومتعلقاً بغيره، وناسباً النعم إلى غير الله - جل وعلا - ومعتقداً أن النجوم أسباب لهذه المسببات من نزول المطر ونحوه، وهذا مناف لكمال التوحيد، فإن كمال التوحيد الواجب يوجب على العبد أن ينسب النعم جميعاً إلى الله وحده، وأن لا ينسب شيئاً منها إلى غير الله ولوكان ذلك الغير سبباً، فينسب النعمة إلى مسديها ولوكان من أجرى الله على

يديه تلك النعم سبباً من الأسباب، فإنه لا ينسبها إلى غير الله- جل وعلا-كيف وأن النجوم ليست بسبب أصلاً !! ففي ذلك نوعان من التعدي:

١- أنها ليست بأسباب أصلاً.

٢- أن تجعل أسباباً لم يجعلها الله- جل وعلا- أسباباً، وتنسب النعم والفضل والسقيا إليها، وهذا مناف لكمال التوحيد وكفر أصغر بالله- جل وعلا -.

« وقول الله تعالى: ﴿ وَجَعَلُونَ رِزْقَكُمْ أَنَّكُمْ تَكُذِّبُونَ ﴾ [الواقعة: ١٨٢]»

قال علماء التفسير: معنى هذه الآية: وتجعلون شكر رزقكم، أي شُكْر ما رزقكم الله من النعم ومن المطر أنكم تكذبون بأن النعمة من عند الله بنسبتها لغير الله - جل وعلا - وإضافتها إلى الأنواء، والواجب - شكراً لنعم الله جل وعلا، وشكراً لله جل وعلا، على ما رزق وأنعم وتفضل -، أن تُنسب النعم جميعاً إلى الله، وأن ينسب الفضل إلى الرب وحده، دون ما سواه.

«وعن أبي مالك الأشعري ان رسول الله القال: «أربع في أمتي من أمر الجاهلية لا يتركونهن » قوله: «من أمر الجاهلية » هذا دليل على ذمها وأنها من شعب الجاهلية ، ومن المعلوم أن شعب الجاهلية جميعاً يجب الابتعاد عنها ؛ لأن خصال أهل الجاهلية مذمومة ، كما جاء في صحيح البخاري من حديث ابن عباس أن النبي عليه الصلاة والسلام قال : «أبغض الرجال إلى الله ثلاثة: ملحد في الحرم ، ومُطّلب دم امرئ بغير حق ليهريق دمه ، ومبتغ في الإسلام سنة الجاهلية »(۱) فكل شعبة من شعب أهل

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٦٨٨٢).

الجاهلية إذا ظهر من يعيدها إلى أهل الإسلام بعد أن أنقذهم الله من ذلك ببعثة النبي عليه الصلاة والسلام وظهور القرآن والسنة وبيان الأحكام فإنه مبتغ في الإسلام سنة الجاهلية، وهو من أبغض الرجال إلى الله - جل وعلا -. فقوله: «من أمر الجاهلية » هذا دليل الذم، وليس الإخبار بأنها باقية دليل الإباحة.

قوله: «.. لا يتركونهن: الفخر بالأحساب» يعني على وجه التكبر والرفعة. «وَالشَّعُنُ عِنْ الْأَنْسَابِ » أَيْ: النيل، والقدح في أنساب الناس من غير دليل شرعي، ومن غير حاجة شرعية، فإن القاعدة التي ذكرها الإمام مالك وغيره من أهل العلم: أن الناس مؤتمنون على أنسابهم، فإذا كان لا يترتب على ذكر النسب أثر شرعي، من إعطاء حق لغير أهله، أو بميراث، أو بعقد نسبة، أو بزواج، ونحو ذلك، فإن الناس مؤتمنون على أنسابهم أما إذا كان له أثر فلا بد من الإثبات، لاسيما إذا كان مخالفا لما هو شائع متواتر عند الناس، فالطعن في الأنساب من أمور الجاهلية.

« والاستسقاء بالنجوم »: وهو نسبة السقيا إلى النجوم، ويشمل ما هو أعظم من ذلك وهو أن تطلب السقيا من النجم، كحال الذين يعتقدون أن الحوادث الأرضية تحصل بالنجوم نفسها، وأن النجوم هي التي تحدث المقدرات الأرضية، والمنفعلات الأرضية.

قوله: «والنياحة، ثم قال: النائحة إذا لم تتب قبل موتها تقام يوم القيامة وعليها سربال من قطران، ودرع من جرب »رواه مسلم (١).

<sup>(</sup>١) تقدم.

النياحة من الكبائر وهي رفع الصوت عند المصيبة، وشق الجيب ونحو ذلك، وهي منافية للصبر الواجب، ومن خصال الجاهلية.

ولهما عن زيد بن خالد شقال: «صلى لنا رسول الله شصلاة الصبح بالحديبية على إثر سماء كانت من الليل، فلما انصرف أقبل على الناس فقال: «هل تدرون: ماذا قال ربكم؟ »قالوا: الله ورسوله أعلم، قال: «قال: أصبح من عبادي مؤمن بي وكافر، فأما من قال: مطرنا بفضل الله ورحمته، فذلك مؤمن بي كافر بي بالكوكب، وأما من قال: مطرنا بنوء كذا وكذا، فذلك كافر بي مؤمن بالكوكب »(٢).

قوله: « على إثر سماء كانت من الليل » يعني مطر، والمطر يطلق عليه سماء ؛ لأنه يأتي من جهة العلو، كما قال الشاعر:

إذا نزل السماء بأرض قوم رعيناه وإن كانوا غضاباً يعني: إذا نزل المطر.

« فلما انصرف »: يعني من صلاة الصبح.

«أقبل على الناس فقال: «هل تدرون ماذا قال ربكم؟ «قالوا: الله ورسوله أعلم». هذه من الكلمات التي تُقال في حياته عليه الصلاة والسلام، وأما بعد وفاته عليه الصلاة والسلام فإذا سئل المرء عما لا يعلم فليقل: لا أدري، أو فليقل: الله أعلم، ولا يقل: الله ورسوله أعلم؛ لأن ذِكْر علم النبي عليه الصلاة والسلام مقيد بحياته الشريفة عليه الصلاة والسلام.

<sup>(</sup>٢) تقدم.

«قال: قال: أصبح من عبادي مؤمن بي وكافر» هنا قسم العباد إلى قسمين: مؤمن بالله - جل وعلا - وهو الذي نسب هذه النعمة وأضافها إلى الله - جل وعلا - وشكر الله عليها، وعرف أنها من عند الله، وحمد الله وأثنى عليه بها، والصنف الثاني: «وكافر»، ولفظ كافر اسم فاعل الكفر، أو اسم من قام به الكفر، وهذا يصدق على الكفر الأصغر و الكفر الأكبر، فهم انقسموا إلى مؤمنين، وإلى كافرين، والكافرون منهم نوعان، النوع الأول: من كفر كفراً أصغر، كمن يقول: مطرنا بنوء كذا وكذا، يعتقد أن النوء والنجم والكوكب سبب في المطر، فهذا كفره كُفر أصغر؛ لأنه لم يعتقد التشريك والاستقلال، ولكنه جعل ما ليس سبباً سبباً، ونَسَبَ النعمة إلى غير الله، فقوله من أقوال أهل الكفر، وهو كفر أصغر بالله - جل وعلا - كما قال العلماء.

والنوع الثاني: كافر الكفر الأكبر، وهو الذي اعتقد أن المطر أثر من آثار الكواكب والنجوم، وأنها هي التي تفضلت بالمطر، وهي التي تحركت بحركة لما توجه إليها عابدوها أنزلت المطر إجابة لدعوة عابديها، وهذا كفر أكبر بالإجماع ؛ لأنه اعتقاد ربوبية وإلهية لغير الله - جل وعلا -.

« فأما من قال: مطرنا بفضل الله ورحمته فذلك مؤمن بي كافر بالكوكب»: لأنه نسب النعمة لله وحده، ونسبة النعمة لله وحده دلت على إيمانه.

ولهما من حديث ابن عباس معناه، وفيه: قال بعضهم: « لقد صدق نوء كذا وكذا، فأنزل الله هذه الآية: ﴿ فَلاَ أُقُسِمُ بِمَوَاقِعِ النَّجُومِ ﴾ إلى قوله: ﴿ تُكَذِّبُونَ ﴾ [الواقعة: ٢٥٠-١٨] »(١): وهذا ظاهر.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٧٣).

وهنا تنبيه في هذه المسألة: وهو ما يحصل أحياناً من بعض الناس من أنهم يقولون في الوسمي مثلاً إذا طلع يأتي المطر، ونجم سهيل إذا طلع فسيحصل كذا، ونحو ذلك، فهذا القول كما علمت له حالان:

الحال الأولى: أن يقول ذلك معتقدا أن النجم أو البرج الذي أتى هو زمن جعل الله سنته فيه أنه يأتي فيه المطر، وإن شاء الله سيأتي مطر ونحو ذلك، فهذا جَعْلٌ للوسم زمناً، وهذا جائز.

الحال الثاني: أن يقول: الوسم جاء وسيأتي المطر، أو طلع النجم الفلاني وسيأتينا كذا وكذا، معتقدا أن هذا الفصل أو ذلك البرج أو ذلك النجم سبب، فهذا كفر ونسبة للنعمة لغير الله، واعتقاد تأثير أشياء لا تأثير لها.

فينبغي أن يُفرَّق بين ما يستعمله العوام من جعل تلك المواسم، والنجوم أزمانا وأوقاتا للمطر أو للبرد، أو الحر، وبين نسبة أهل الشرك والضلال الأفعال للنجوم، إما استقلالاً، وإما على وجه التسبب.



باب قول الله تعالى: ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَتَّخِذُ مِن دُونِ ٱللَّهِ اللهِ قَولَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ أَندَادًا يُحِبُّونَهُمْ كَحُبِّ ٱللَّهِ ﴾[البقرة:١٦٥].

وقوله: ﴿ قُلُ إِن كَانَ ءَابَآؤُكُمْ وَأَبْنَآؤُكُمْ وَإِخْوَانُكُمْ وَأَزْوَاجُكُمْ وَأَزْوَاجُكُمْ وَعَشِيرَتُكُمْ وَأَمْوَالُ ٱقْتَرَفْتُمُوهَا وَتِجَارَةٌ تَخْشُوْنَ كَسَادَهَا وَمَسَكِنُ تَرْضَوْنَهَآ أَحَبٌ إِلَيْكُم مِّنَ ٱللّهِ وَرَسُولِهِ وَجِهَادٍ فِي سَبِيلِهِ عَرَضُونَهَآ أَحَبٌ إِلَيْكُم مِّنَ ٱللّهِ وَرَسُولِهِ وَجِهَادٍ فِي سَبِيلِهِ فَتَرَبُّ صُواْ حَتَىٰ يَأْتِي ٱللّهُ بِأَمْرِهِ ﴾ [التوبة: ٢٤].

ولهما عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «ثلاث من كُنَّ فيه وجد بهن حلاوة الإيمان: أن يكون الله ورسوله أحب إليه مما سواهما، وأن يحب المرء لا يحبه إلا لله، وأن يكره أن يعود في الكفر بعد إذ أنقذه الله منه كما يكره أن يقذف في النار »(٢). وفي رواية: « لا يجد أحد حلاوة الإيمان حتى ..»(٦) إلى آخره.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري(١٥) ومسلم(٤٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري(١٦) و(٢١) و(١٩٤١) ومسلم(٤٣).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٦٠٤١).

وعن ابن عباس رضي الله عنهماقال: « من أحب في الله، وأبغض في الله، ووالى في الله، وعادى في الله، فإنما تُنال ولاية الله بذلك، ولن يجد عبد طعم الإيمان وإن كثرت صلاته وصومه، حتى يكون كذلك، وقد صارت عامة مؤاخاة الناس على أمر الدنيا، وذلك لا يجدي على أهله شيئاً » رواه ابن جرير. وقال ابن عباس في قوله تعالى: ﴿ وَتَقَطَّعَتْ بِهِمُ ٱلْأَسْبَابُ ﴾ قال: المودَّة.

# فيه مسائل:

الأولى: تفسير آية البقرة.

الثانية: تفسير آية براءة.

الثالثة: وجوب محبته صلى الله عليه وسلم على النفس والأهل والمال.

الرابعة: نَفي الإيمان لا يدل على الخروج من الإسلام.

الخامسة: أن للإيمان حلاوة قد يجدها الإنسان وقد لا يجدها.

السادسة: أعمال القلب الأربع التي لا تنال ولاية الله إلا بها، ولا يجد أحد طعم الإيمان إلا بها.

السابعة: فهم الصحابي للواقع: أن عامة المؤاخاة على أمر الدنيا.

الثامنة: تفسير (وتقطعت بهم الأسياب).

التاسعة: أن من المشركين من يحب الله حبا شديداً.

العاشرة: الوعيد على من كان الثمانية أحبُّ إليه من دينه.

الحادية عشرة: أن من اتخذ نداً تساوي محبته محبة الله، فهو الشرك الأكبر.

# الشرح:

هذا الباب والأبواب التي بعده شروع من الإمام الشيخ محمد بن عبد الوهاب- رحمه الله- في ذكر العبادات القلبية، وما يجب أن تكون عليه تلك العبادات من الإخلاص لله- جل وعلا -، فهذا في ذكر واجبات التوحيد ومكملاته، وبعض العبادات القلبية، وكيف يكون إفراد الله- جل وعلا- بها. وابتدأها بباب المحبة، وأن العبد يجب أن يكون الله- جل وعلا- أحب إليه من كل شيء حتى من نفسه، وهذه المحبة المراد منها محبة العبادة، وهي المحبة التي فيها تعلق بالمحبوب، بما يكون معه امتثال للأمر رغباً إلى المحبوب واختياراً، واجتناب النهى رغبة واختياراً.

فمحبة العبادة هي: المحبة التي تكون في القلب، يكون معها الرغب والرهب، والطاعة والسعي في مراض المحبوب والبعد عما لا يحب المحبوب. والموحد لم يوحد الله إلا بسبب ماوقر في قلبه من محبة الله جل وعلا لأنه استدل بربوبية الله جل وعلا وأنه الخالق وحده، وأنه ذو الملكوت وحده، وأنه ذو الملكوت وحده، وأنه ذو الفضل والنعمة على عباده وحده، وأنه محبوب، وأنه يجب أن يُحَب، وإذا أحب العبد حتى يكون محباً له على الحقيقة ؛ لذلك نقول: المحبة التي هي من العبادة هي المحبة التي يكون فيها اتباع للأمر، واجتناب للنهى، ورغب ورهب ؛ ولهذا قال طائفة من أهل العلم: المحبة المتعلقة بالله ثلاثة أنواع:

١- محبة الله على النحو الذي وصفنا، وهذا نوع من العبادات الجليلة
 ويجب إفراد الله -جل وعلا -بها.

٢- محبة في الله، وهو أن يحب الرسل عليهم الصلاة والسلام، وأن يحب
 الصالحين في الله، وأن يحب في الله، وأن يبغض في الله.

٣- محبة مع الله، وهذه محبة المشركين لآلهتهم؛ فإنهم يحبونها مع الله- جل وعلا- فيتقربون إلى الله رغباً ورهباً نتيجة محبة الله، ويتقربون إلى الآلهة رغباً ورهباً نتيجة لمحبتهم لتلك الآلهة، ويتضح المقام بتأمل حال المشركين، وعبدة الأوثان، وعبدة القبور في مثل هذه الأزمنة، فإنك تجد المتوجه لقبر الولي في قلبه من محبة ذلك الولي وتعظيمه ومحبة سدنة ذلك القبرما يجعله في رغب ورهب، وفي خوف وطمع، وفي إجلال حين يعبد ذلك الولي، أو يتوجه إليه بأنواع العبادة لأجل تحصيل مطلوبه ، فهذه هي محبة العبادة التي صرْفَها لغير الله - جل وعلا- شرك أكبربه، بل هي عماد الدين، بل هي عماد صلاح القلب؛ فإن القلب لا يصلح إلا بأن يكون محباً لله - جل وعلا - وأن تكون محبت الله - جل وعلا- أعظم من كل شيء، فالحبة التي هي محبة الله وحده- يعني محبة العبادة - هذه من أعظم أنواع العبادات، وإفراد الله بها واجب، والحبة مع الله محبة العبادة هذه شركية ، فمن أحب غير الله - جل وعلا - محبة العبادة فإنه مشرك الشرك الأكبربالله-جل وعلا-.

هذه الأنواع الثلاثة هي المحبة المتعلقة بالله، أما النوع الشاني من أنوع المحبة وهي المحبة المتعلقة بغير الله من جهة المحبة الطبيعية، فقد أذن بها الشرع وأجازها؛ لأن المحبة فيها ليست محبة العبادة والرغب والرهب الذي هو من العبادة، وإنما هي محبة للدنيا وذلك كمحبة الوالد لولده، والولد لوالده، والرجل لزوجته، والأقارب لأقربائهم، والتلمين لشيخه، والمعلم لأبنائه، ونحو ذلك من الأحوال، هذه محبة طبيعية لا بأس بها، بل جعلها الله جل وعلا عريزة في الإنسان.

قوله: ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَتَّخِذُ مِن دُونِ ٱللَّهِ أَندَادًا ﴾ [البقرة: ١٦٥] أندادًا، يعني: يساوونه في المحبة؛ لهذا قال ﴿ يُحِبُّونَهُمْ كَحُبِّ ٱللَّهِ ﴾، وأحد وجهي التفسير في قوله يحبونهم كحب الله، يعني: أن المشركين يحبون الأنداد كحبهم لله.

والوجه الثاني من التفسير: أن المشركين يحبون الأنداد كحب المؤمنين لله. والوجه الأول أظهر، والكاف فيه هنا في قوله ﴿ كَحُبِّ اللَّهِ ﴾ بمعنى: مثل، أي: يحبونهم مثل حب الله، وهي كاف المساواة ومثلية المساواة، ولهذا قال - جل وعلا - في سورة الشعراء مخبراً عن قول أهل النار: ﴿ تَاللَّهِ إِن كُنّا لَفِي ضَلَالٍ مُّبِينٍ ﴾ إِذْ نُسَوِّيكُم بِرَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ [الشعراء: ٩٧ - ١٩٩] قال العلماء: سووهم برب العالمين في المحبة بدليل هذه الآية ولم يسووهم برب العالمين في الحنة بدليل هذه الآية ولم يسووهم برب العالمين في الحنة .

إلى أن قـــال: ﴿ أَحَبُ إِلَيْكُم مِّر. كَاللّهِ وَرَسُولِهِ وَجِهَادِ فِي سَبِيلِهِ عَيْر فَتَرَبَّصُواْ حَتَىٰ يَأْتِى اللّهُ بِأَمْرِهِ عَهُ وهذا وعيد فيدل على أن تقديم محبة غير الله على محبة الله كبيرة من الكبائر، ومحرم من المحرمات؛ لأن الله توعد عليه وحكم على فاعله بالفسق والضلال، فالواجب لتكميل التوحيد أن يحب العبد الله ورسوله فوق كل محبوب، ومحبة النبي عليه الصلاة والسلام هي محبة في الله ليست محبة مع الله، لأن الله هو الذي أمرنا بحب النبي عليه الصلاة والسلام، فإن من أحب الله - جل وعلا - أحب رسله.

«عن أنس أن رسول الله القال: « لا يؤمن أحدكم حتى أكون أحب إليه من ولده ووالده والناس أجمعين» (١) قوله: « لا يؤمن أحدكم » يعني: الإيمان الكامل وقوله: «حتى أكون أحب إليه من ولده ووالده والناس أجمعين » يعني: أن يكون محابي مقدمة على محاب غيري، فحتى أكون أحب إليه وأعظم في نفسه من ولده ووالده والناس أجمعين، وفي حديث عمر المعروف أنه قال للنبي عليه الصلاة والسلام: إلا من نفسي فقال: « يا عمر حتى أكون أحب إليك من نفسك » فقال عمر: أنت الآن أحب إلي من نفسي، قال: « فالآن يا عمر » يعنى كملت الإيمان.

فقوله: « لا يؤمن أحدكم » يعني الإيمان الكامل حتى يقدم محبة النبي عليه الصلاة والسلام على محبة الولد والوالد والناس أجمعين، ويظهر هذا بالعمل، فإذا كان يقدم محاب هؤلاء على ما فيه مرضاة الله - جل وعلا-

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (١٥) ومسلم (٤٤).

وعلى ما أمر به عليه الصلاة والسلام؛ فإن محبته للنبي عليه الصلاة والسلام تكون ناقصة؛ لأن المحبة محرِّكة كما قال شيخ الإسلام في كتابه «قاعدة في الحبة»: المحبة هي التي تحرِّك فالذي يحب الدنيا يتحرك إلى الدنيا، والذي يحب العلم يتحرك للعلم، والذي يحب الله - جل وعلا - محبة عبادة ورغب ورهب يتحرك طالباً لمرضاته ويتحرك مبعداً عما فيه مساخط الرب - جل وعلا -.

كذلك الذي يحب النبي عليه الصلاة والسلام على الحقيقة، فإنه يسعى في اتباع سنته، وفي امتثال أمره، وفي اجتناب نهيه، والاهتداء بهديه، والاقتداء بسنته عليه الصلاة والسلام.

«ولهما عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «ثلاث من كُنَّ فيه وجد بهن حلاوة الإيمان: أن يكون الله ورسوله أحب إليه مما سواهما، وأن يحب المرء لا يحبه إلا لله، وأن يكره أن يعود في الكفر بعد إذ أنقذه الله منه، كما يكره أن يقذف في النار» (١) : والاستدلال به ظاهر على أن محبة الله ورسوله يجب أن تكون مقدمة على محبة ما سواهما، وأنها من كمال الإيمان، وأن العبد لن يجد كمال الإيمان إلا بذلك.

«وفي رواية: « لا يجد أحد حلاوة الإيمان حتى ..» إلى آخره »(٢): المقصود بالحلاوة هنا الحلاوة الناتجة عن تحصيل كماله؛ لأن الإيمان له حلاوة توجد في الروح، وكلما سعى العبد في تكميل إيمانه اشتد وجده لهذه الحلاوة، واشتد شعوره بتلك الحلاوة واللذة التي تكون في القلب.

<sup>(</sup>۱) تقدم.

<sup>(</sup>٢) تقدم.

« وعن ابن عباس رضي الله عنهماقال: « من أحب في الله، وأبغض في الله، ووالى في الله، وعادى في الله، فإنما تُنال ولاية الله بذلك »: هذه محبة في الله راجعة إلى الأمر والنهى وهي من أقسام المحبة.

قوله: «أحب في الله »: يعني: كانت محبته لذلك المحبوب لأجل أمر الله. «أبغض في الله »: يعنى: كان بغضه لذلك المبغض لأجل أمر الله.

« ووالى في الله »: كانت موالاته للعقد الذي بينه وبين ذاك في الله - جل وعلا - من أخوة إيمانية.

« وعادى في الله »: يعني: لما حصل بينه وبين ذاك الذي خالف أمر الله إما بكفر أو بما دونه.

« فإنما تنال وَلاية الله بذلك »: يعني: إنما يكون العبد ولياً من أولياء الله بهذا الفعل، وهو أن يوالي في الله و يعادي في الله- جل وعلا -.

والوَلاَية بالفتح - هي: الحبة والنصرة. يقال: والسي وَلاَية يعني: أحب محبة، ونصر نصرة، وأما الولاية - بالكسر - فهي: الملك والإمارة قلل الحب عبة، ونصر نصرة، وأما الولاية - بالكسر - فهي: الملك والإمارة قلل - جلل وعلا -: ﴿ هُنَالِكَ ٱلْوَلَايَةُ لِلّهِ ٱلْحَقِّ ﴾ [الكهف: ١٤] يعني: أن المحبة والنصرة إنما هي لله - جل وعلا - وليست لغيره، فقوله: « فإنما تنال وَلاية الله بذلك » يعني: تنال محبة الله ونصرت بذلك، بأن يأتي بالمحبة في الله والبغض في الله.

« ولن يجد عبد طعم الإيمان وإن كثرت صلاته وصومه، حتى يكون كذلك، وقد صارت عامة مؤاخاة الناس على أمر الدنيا، وذلك لا يجدي على أهله شيئاً »(1): المؤاخاة والمحبة في الدنيا هذه تراد للدنيا، والدنيا قصيرة زائلة، وإنما يغتربها أهل الغرور. وأما أهل المعرفة بالله، والعلم بالله، وأهل كمال توحيده، وأهل كمال الإيمان، وتحقيق التوحيد فإنما تكون محابهم ومشاعرهم القلبية وأنواع العلوم والمعارف التي تكون في القلب وأنواع العبادات والمقامات والأحوال التي تكون في القلب يكون ذلك كله تبعاً لأمر الله ونهيه ورغبة في الآخرة، أما الدنيا فلها أهلون، وهي مرتحلة عنهم، وهم مقبلون على أمر آخرتهم ؛ ولذلك لن تجدي المحبة في الدنيا على أهلها شيئاً، إنما الذي يُجدِي هو الحب في الله والرغب في الآخرة.

« وقال ابن عباس الله فقوله: ﴿ وَتَقَطَّعَتْ بِهِمُ ٱلْأَسْبَابُ ﴾ قال:

المودّة»(٢)؛ لأن المشركين كانوا يشركون بآلمتهم، ويحبونها، ويظنون أنها ستشفع لهم يوم القيامة لأجل مودتهم لها، ومحبتهم لها، وستتقطع تلك الأسباب وتلك الحبال المدعاة الموهومة يوم القيامة، ولن يجدوا نصيراً، كما قال الله حلاله -: ﴿ وَتَقَطَّعَتْ بِهِمُ ٱلْأَسْبَابُ ﴾ يعني: كل ما ظنوه سبباً نافعاً ينفعهم عند الله فإنه سينقطع يوم القيامة: ﴿ إِذْ تَبَرَّا ٱلَّذِينَ ٱللهُ عُواْ مِنَ اللهُ عَلَى بِهِمُ ٱلْأَسْبَابُ ﴾ البقرة: ١٦٦].



<sup>(</sup>١) أخرجه ابن المبارك في الزهد (٣٥٣) وأبو نعيم في الحلية ٢١٢/١ والطبراني في الكبير (١٣٥٣٧).

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير الطبري في التفسير (٢٤٢٣) والحاكم في المستدرك ٢٧٢/٢

« باب قول الله تعالى: ﴿ إِنَّمَا ذَالِكُمُ ٱلشَّيْطَانُ يُحَوِّفُ أَوْلِيَآءَهُ وَ اللهُ تَعَالَى: ﴿ إِنَّمَا ذَالِكُمُ ٱلشَّيْطَانُ يُحَوِّفُ أَوْلِيَآءَهُ وَ فَافُونِ إِن كُنتُم مُّؤْمِنِينَ ﴾»[آل عمران: ١١٥].

وقول مَن اللّهِ وَاللّهِ مَنْ عَامَنَ اللّهِ مَنْ عَامَنَ بِاللّهِ وَالْمَوْمِ الْآخِرِ وَقُولُ اللّهَ فَعَسَى أُولَلْهِ مَنْ عَامَنَ اللّهَ فَعَسَى أُولَلْهِ فَا لَكُمْ وَأَقَامَ الطّهَلُوةَ وَعَاتَى الزَّكُوةَ وَلَمْ يَخْشَ إِلّا اللّهَ فَعَسَى أُولَلْهِكَ أَن يَكُونُواْ مِنَ النّاسِ مَن يَقُولُ يَكُونُواْ مِنَ النّهِ مَن اللّهِ مَن يَقُولُ عَلَى فِتْ لَهُ وَمِنَ النّاسِ مَن يَقُولُ عَامَتُ اللّهِ فَإِذَا أُوذِي فِي اللّهِ جَعَلَ فِتْ لَهُ النّاسِ كَعَذَابِ اللّهِ ﴾ وَالمنكبوت: ١٠٠.

وعن أبي سعيد الله مرفوعاً: «إن من ضعف اليقين أن ترضي الناس بسخط الله، وأن تحمدهم على رزق الله، وأن تذمهم على ما لم يؤتك الله، إن رزق الله لا يجره حرص حريص، ولا يرده كراهية كاره» (۱). وعن عائشة رضي الله عنها أن رسول الله قال: «من التمس رضا الله بسخط الناس رَضِيَ الله عنه وأرضى عنه الناس، ومن التمس رضا الناس بسخط الله، سخط الله عليه وأسخط عليه وأسخط عليه الناس » (۲) رواه ابن حبان في صحيحه.

<sup>(</sup>١) أخرِجه أبو نعيم في " الحلية" ١٠٦/٥ و ١/١٠ ووالبيهقي في " شعب الإيمان"(٢٠٣) وإسناده ضعيف. (٢) أخرجه ابن حبان ٢٤٧/١

#### فيه مسائل:

الأولى: تفسير آية آل عمران.

الثانية: تفسير آية براءة.

الثالثة: تفسير آية العنكبوت.

الرابعة: أن اليقين يضعف ويقوى.

الخامسة: علامة ضعفه. ومن ذلك هذه الثلاث.

السادسة: أن إخلاص الخوف لله من الفرائض.

السابعة: ذكر ثواب من فعله.

الثامنة: ذكر عقاب من تركه.

# الشرح:

«باب قول الله تعالى: ﴿ إِنَّ مَا ذَالِكُمُ ٱلشَّيْطَانُ يُخَوِّفُ أَوْلِيَآءَهُ وَ فَلَا تَخَافُوهُمْ وَخَافُونِ إِن كُنتُم مُّؤَمِّنِينَ ﴾ [آل عمران: ١٧٥]»: هذا الباب في بيان عبادة الخوف، ومناسبته لكتاب التوحيد ظاهرة: وهي أن خوف العبد من الله - جل وعلا - ، فالخوف - جل وعلا - ، فالخوف والمحبة والرجاء عبادات قلبية واجبة ، وتكميلها تكميل للتوحيد والنقص فيها نقص لكمال التوحيد.

والخوف من غير الله - جل وعلا- ينقسم إلى ما هو شرك، وإلى ما هو محرم، وإلى ما هو مباح، فهذه ثلاثة أقسام:

القسم الأول: الخوف الشركي، وهو خوف السر، يعني: أن يخاف في داخله من هذا المخوف منه، وخوفه لأجل ما عند هذا المخوف منه مما يرجوه أو يخافه مِنْ أن يمسه سراً بشيء، أو أنه يملك له في آخرته ضراً أو نفعاً، فالخوف الشركي متعلق في الدنيا بخوف السر، بأن يخاف أن يصيبه ذلك الإله بشر وذلك شرك.

والخوف المتعلق بالآخرة، معناه أن يخاف العبد غير الله ويتعلق خوفه بغير الله من أن لا ينفعه ذلك الإله في الآخرة، فلأجل رغبه في أن ينفعه ذلك الإله في الآخرة وأن يبعد عنه العذاب في الآخرة، وأن يبعد عنه العذاب في الآخرة، خاف منه فأنزل خوفه به.

فالخوف من العبادات العظيمة التي يجب أن يُفرَد الله - جل وعلا - بها، وسيأتي مزيد تفصيل لذلك.

والقسم الثاني: الخوف المحرم وهو أن يخاف من مخلوق في امتثال واجب، أو البعد عن المحرم، مما أوجبه الله أو حرمه، كأن يخاف من مخلوق في أداء فرض من فرائض الله، و في أداء واجب من الواجبات، فلا يصلي خوفاً من مخلوق، ولا يحضر الجماعة خوفاً من ذم المخلوق له أو استنقاصه له، فهذا محرم، قال بعض العلماء: وهو نوع من أنواع الشرك، لأن ترك الأمر والنهي الواجب بشرطه خوفاً من ذم الناس، أو من ترك مدحهم له، أو من وصمهم له بأشياء، فيه تقديم لخوف الناس على خوف الله تعالى، وهذا محرم؛ لأن الوسيلة إلى المحرم محرمة.

القسم الثالث: الخوف الطبيعي المأذون به، وهذا أمر طبيعي كخوف من عدو، أو من سبع، أو من نار، أو من مؤذٍ ومهلك، ونحو ذلك.

«باب قول الله تعالى: ﴿ إِنَّمَا ذَا لِكُمُ ٱلشَّيْطَانُ يُخُوِّفُ أَوْلِيَآءَهُ وَالاَ عَمَانَ اللهُ تَعَالَى اللهُ تَعَالَى اللهُ تَعَالَى اللهُ تَعَالَى اللهُ تَعَالَى اللهُ عَمَانَ اللهُ اللهُ عَمَانَ اللهُ اللهُ عَمَانَ عَمَانَ اللهُ عَمَانَ عَمَانَ عَمَانَ اللهُ عَمَانَ اللهُ عَمَانَ عَمَانَ عَمَانَ عَمَانَ عَالَا عَمَانَ عَمْنَانِ عَمَانَ عَ

وجه الاستلال من هذه الآية: أنه قال: ﴿ فَ لَا تَخَافُوهُمْ ﴾ وهذا نهي عن إنزال عبادة الخوف بغيره، فهذا يدل على أنه نهي عن أحد أفراد الشرك.

قوله: ﴿ وَخَافُونِ إِن كُنتُم مُّؤُمِنِينَ ﴾ أمر بالخوف منه جل وعلا، فدل على أن الخوف عبادة من العبادات، وتوحيد الله بهذه العبادة توحيد، وإشراك غير الله معه في هذه العبادة شرك؛ والخوف من الخلق - كما ذكرنا - في ترك فريضة الجهاد، إنما يكون من جرَّاء الشيطان، فالشيطان هو الذي يخوف المؤمنين من أوليائه، ويخوف أهل التوحيد وأهل الإيمان من أعداء الله - جل وعلا - لكي يتركوا الفريضة؛ فلهذا كان ذلك الخوف محرماً، يعني: الخوف من الأعداء الذي يترتب عليه ترك فريضة من فرائض الله من الجهاد وغيره، والواجب ألا يخاف العبد إلا ربه - جل وعلا - وأن يُنزِل خوفه به، وألا يخاف أولياء الشبطان.

وقوله - جل وعلا - هذا ﴿ إِنَّمَا ذَ لِكُمُ ٱلشَّيْطَانُ يُخَوِّفُ أَوْلِيَآءَهُ ﴿ معناها على الصحيح من التفسير أو على الراجح: يخوفكم أولياءه، يعني: يخوف أهل الإيمان أولياء الشيطان، ففاعل يخوف ضمير يعود على الشيطان، والمفعول الأول محذوف دل عليه السياق، والتقدير: يخوف الشيطان الناس أولياءه، يعني: يجعل الشيطان أهل التوحيد في خوف من أعدائهم ؛ لهذا قال

السلف في تفسيرها: ﴿ يُحَوِّفُ أَوْلِيَآءَهُ ﴿ يعني: يخوفكم أُولياء ه ، وهذا ظاهر من الآيات قبلها كقوله : ﴿ ٱلَّذِينَ قَالَ لَهُمُ ٱلنَّاسُ إِنَّ ٱلنَّاسَ قَدْ جَمَعُواْ لَكُمْ فَاَخْ شَوْهُمْ فَزَادَهُمْ إِيمَانًا وَقَالُواْ حَسَبُنَا ٱللَّهُ وَنِعْمَ ٱلْوَكِيلُ ﴾ . [آل عمران: ١٧٣].

«وقول هِ وَاللّهُ وَ

« وقول ... .. : ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَقُولُ ءَامَنَ الِلَّهِ فَإِذَآ أُوذِي فِي ٱللَّهِ جَعَلَ فِتْنَةَ جَعَلَ فِتْنَةَ ٱلنَّاسِ كَعَذَابِ ٱللَّهِ ﴾ [العنكبوت: ١٠] »: قول .. : ﴿ جَعَلَ فِتْنَةَ ٱلنَّاسِ كَعَذَابِ ٱللهِ ﴾ [العنكبوت: ١٠] »: قول .. ألنَّاسِ كَعَذَابِ ٱللهِ عليه ، أو أقدم عليه ، أو أقدم عليه ، خشية من كلام الناس.

« وعن أبي سعيد ﴿ مرفوعا: « إن من ضعف اليقين أن ترضي الناس بسخط الله، وأن تحمدهم على رزق الله، وأن تذمهم على ما لم يؤتك الله، إن رزق الله لا يجره حرص حريص، ولا يرده كراهية

كاره» (١) وجه الاستدلال من هذا الحديث قوله: « إن من ضعف اليقين أن تُرضِي الناس بسخط الله ».

«من ضعف اليقين »: يعني من أسباب ضعف الإيمان، والذي يضعف الإيمان ارتكاب المحرمات؛ لأن الإيمان يزيد بالطاعة وينقص بالمعصية، فدل على أن إرضاء الناس بسخط الله معصية وذنب ومحرم؛ لأن هذا الذي أرضى الناس بسخط الله خافهم أو رجاهم، وهذا مناسبة إيراد الحديث في الباب.

«وعن عائشة رضي الله عنها أن رسول الله ها قال: «من التمس رضا الله بسخط الناس رضيع الله عنه وأرضى عنه الناس، ومن التمس رضا الله بسخط الله سخط الله عليه وأسخط عليه التمس رضا الناس بسخط الله سخط الله عليه وأسخط عليه الناس» رواه ابن حبان في صحيحه (۱): هذا جزاء الذي أفرد الله بعبادة الخوف وجزاء الذي لم يُكْمِل التوحيد في عبادة الخوف، فالذي التمس رضا الله بسخط الناس عظم الله وخافه، ولم يجعل فتنة الناس كعذاب الله، بل جعل عذاب الله جل وعلا -أعظم فخاف الله وخشيه وطمع فيما عنده، فلم يلتفت إلى الناس، ولم يرفع بهم رأساً، فكان جزاؤه أن رضي الله عنه، وجعل الناس يرضون عنه.

« ومن التمس رضا الناس بسخط الله سخط الله عليه وأسخط عليه الناس»: لأنه ارتكب ذنباً بأن خاف الناس، وجعل خوفه من الناس سبباً لعمل المحرم، أو ترك فريضة من فرائض الله؛ لهذا قال « من التمس رضا الناس بسخط الله» فكان جزاؤه أن سخط الله عليه، وأسخط عليه الناس.

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو نعيم في الحلية ١٠٦/٥ والبيهقي في شعب الإيمان (٢٠٣).

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن حبان في الصحيح ١/٢٤٧ وابن أبي شيبة في المصنف ١٣-٤٣٦.

« باب قول الله تعالى : ﴿ وَعَلَى آللَّهِ فَتَوَكَّلُوٓا إِن كُنتُم مُّؤْمِنِينَ ﴾ »

[المائدة: ٢٣].

وقول من الله وقول الله والله والله

وعن ابن عباس قال: « ﴿ حَسَبُنَا ٱللَّهُ وَنِعْمَ ٱلْوَكِيلُ ﴾ قالها البراهيم عليه السلام حين ألقي في النار، وقالها محمد الله حين قالوا السلام في ألقي في النار، وقالها محمد الله حين قالوا السله: ﴿ إِنَّ ٱلنَّاسَ قَدْ جَمَعُواْ لَكُمْ فَا خَسْوَهُمْ فَزَادَهُمْ إِيمَننَا ﴾ والنسائي (١).

#### فيه مسائل:

الأولى: أن التوكل من الفرائض.

الثانية: أنه من شروط الإيمان.

الثالثة: تفسير آية الأنفال.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري(٤٥٦٣) و(٤٥٦٤).

الرابعة: تفسير الآية في آخرها.

الخامسة: تفسير آية الطلاق.

السادسة: عظم شأن هذه الكلمة؛ أنها قول إبراهيم ومحمد صلى الله عليه وسلم في الشدائد.

# الشرح:

مناسبة الباب لكتاب التوحيد أن التوكل على الله فريضة من الفرائض، وواجب من الواجبات، وأن إفراد الله - جل وعلا -به توحيد، وأن التوكل على غير الله شرك مخرج من الملة، والتوكل على الله شرط في صحة الإسلام، وشرط في صحة الإيمان فالتوكل عبادة عظيمة، فعقد المؤلف -رحمه الله - هذا الباب لبيان هذه العبادة.

وحقيقة التوكل على الله - جل جلاله -: أن يعلم العبد أن هذا الملكوت إنما هو بيد الله - جل وعلا - يصرفه كيف يشاء، فيفوض الأمر إليه، ويلتجئ بقلبه في تحقيق مطلوبه وفي الهرب بما يسوءه، يلتجئ في ذلك ويعتصم بالله - جل جلاله - وحده، فيُنزِل حاجته بالله ويفوض أمره إلى الله، ثم يعمل السبب الذي أمر الله به، فحقيقة التوكل في الشرع تجمع تفويض الأمر إلى الله - جل وعلا -، وفعل الأسباب، بل إن نفس الإيمان سبب من الأسباب التي يفعلها المتوكلون على الله، بل إن نفس التوكل على الله - جل وعلاسبب من الأسباب، فالتوكل حقيقته في الشرع تجمع عبادة قلبية عظيمة، وهي تفويض الأمر إليه، والالتجاء إليه، والعلم بأنه لا أمر إلا أمره، ولا شيء إلا تعدره وأذِن به كوناً، ثم فعل السبب الذي أوجب الله - جل وعلا فعله أو

أمر بفعله ، فترك فعل الأسباب ينافي حقيقة التوكل الشرعية ، كما أن الاعتماد على السبب وترك تفويض الأمر إلى الله - جل وعلا - ينافي حقيقة التوكل الشرعية ، فالمتوكل في الشرع هو من عمل السبب ، وفوَّض الأمر إلى الله - جل وعلا - في الانتفاع بالسبب ، وفي حدوث المسبب من ذلك السبب ، وفي توفيق الله وإعانته فإنه لا حول ولا قوة إلا به - جل وعلا - .

والتوكل- كما قال الإمام أحمد -: عمل القلب، فالتوكل عبادة قلبية محضة ؛ ولهذا كان إفراد الله- جل وعلا- بها واجباً، وكان صرفها لغير الله- جل وعلا- شركاً.

والتوكل على غير الله- جل وعلا- له حالان:

الحال الأولى: أن يكون شركاً أكبر، وهو أن يتوكل على أحد من الخلق فيما لا يقدر عليه إلا الله- جل جلاله -، كأن يتوكل على المخلوق في مغفرة الذنب، وأن يتوكل على المخلوق في تحصيل الخيرات الأخروية، أو يتوكل على المخلوق في تحصيل وظيفة له، فيتوكل عليه بقلبه، على المخلوق في تحصيل ولد له، أو في تحصيل وظيفة له، فيتوكل عليه بقلبه، وهو لا يقدر على ذلك الشيء، وهذا يكثر عند عباد القبور وعباد الأولياء، فإنهم يتوجهون إلى الموتى بقلوبهم يتوكلون عليهم، ويفوضون أمر صلاحهم فيما يريدون في الدنيا والآخرة إلى أولئك الموتى وإلى تلك الآلهة والأوثان التي فيما يريدون في الدنيا والآخرة إلى أولئك الموتى وإلى تلك الآلهة والأوثان التي شيء، فهذه عبادة صُرِفَت لغير الله- جل وعلا- وهو شرك أكبر بالله- جل وعلا- مناف لأصل التوحيد.

والنوع الثاني: أن يتوكل على المخلوق فيما أقدره الله- جل وعلا- عليه، وهذا نوع شرك، بل هو شرك خفي، وشرك أصغر؛ ولهذا قال طائفة من أهل العلم: إذا قال: توكلت على الله وعليك، فإن هذا شرك أصغر؛ ولهذا قالوا:

لا يجوز أن يقول: توكلت على الله ثم عليك؛ لأن المخلوق ليس له نصيب من التوكل، فإن التوكل إنما هو تفويض الأمر والالتجاء بالقلب إلى من بيده الأمر وهو الله - جل وعلا -، والمخلوق لا يستحق شيئاً من ذلك.

فالتوكل على المخلوق فيما يقدر عليه شِرك ُخَفِي ونوع شرك أصغر، والتوكل على المخلوق فيما لا يقدر عليه المخلوق، وهذا يكثر عند عباد القبور والمتوجهين إلى الأولياء والموتى، هو شرك مخرج من الملة.

وحقيقة التوكل الذي ذكرناه لا يصلح إلا لله - جل وعلا - ؛ لأنه تفويض الأمر إلى من بيده الأمر والمخلوق ليس بيده الأمر ، فالتجاء القلب ورَغَب القلب وطَمَع القلب في تحصيل المطلوب إنما يكون ذلك ممن يملكه وهو الله - جل وعلا - ، أما المخلوق فلا يقدر على شيء استقلالاً وإنما هو سبب، فإذا كان سبباً فإنه لا يجوز التوكل عليه ؛ لأن التوكل عمل القلب وإنما يجعله سبباً بأن يجعله شفيعاً ، أو واسطة ، ونحو ذلك ، فهذا لا يعني أنه متوكل عليه ، فيجعل المخلوق سبباً فيما أقدره الله عليه ولكن يفوض أمر النفع بهذا السبب في الله - جل وعلا - ، فيتوكل على الله ويأتي بالسبب الذي هو الانتفاع من هذا المخلوق بما جعل الله - جل وعلا - له من الانتفاع أو من القدرة ونحو ذلك .

«باب قول الله تعالى: ﴿ وَعَلَى ٱللهِ فَتَوَكَّلُوٓ ا إِن كُنتُم مُّوَمِنِينَ ﴾ [المائدة: ٢٣]»: هذه الآية فيها الأمر بالتوكل على الله وحده، ولَمَّا أمر به علمنا أنه من العبادة، ولَمَّا قدَّم الجار والمجرور في قوله: ﴿ وَعَلَى ٱللَّهِ ﴾ على ما يتعلق به وهو الفعل ﴿ فَتَوَكَّلُوٓ ا ﴾ دل على وجوب إفراد الله - جل وعلا -

بالتوكل وأن التوكل عبادة يجب أن تُحصر وتُقصر في الله- جل وعلا -، هذا وجه الدلالة من الآية.

ودليل آخر في هذه الآية، وهو قوله: ﴿ إِن كُنتُم مُّؤُمنِينَ ﴾ حيث جعل الإيمان لا يصح إلا بالتوكل، وأن التوكل شرط الإيمان، فقال: ﴿ إِن كُنتُم مُُؤْمِنِينَ ﴾ وهذا هو الشرط، وجوابه محذوف، وتقديره: فأفردوا الله بالتوكل، فجزاء الشرط هو إفراد الله بالتوكل، فصارت دلالة الآية من جهتين.

وكذلك قوله - جل وعلا - في آية سورة يونس: ﴿ إِن كُنتُمْ ءَامَنتُم بِاللّهِ فَعَلَيْهِ فَعَلَيْهِ تَوَكَّلُواْ إِن كُنتُم مُسْلِمِينَ ﴾ ليونسس: ١٨٤، فقولسه: ﴿ فَعَلَيْهِ تَوَكَّلُواْ إِن كُنتُم مُسْلِمِينَ ﴾ ليونسس: ١٨٤، فقولسه: ﴿ فَعَلَيْهِ تَوَكَّلُواْ ﴾ أمر بإفراده بالتوكل - جل وعلا - ، ثم جعل إفراده بالتوكل الحصر والقصر والاختصاص بالله - جل وعلا - ، ثم جعل إفراده بالتوكل - جل وعلا - شرطاً في صحة الإسلام فقال: ﴿ إِن كُنتُم مُسْلِمِينَ ﴾ فهاتان الآيتان دُلَّتًا على أن التوكل عبادة، وأن إفراد الله به - جل وعلا - واجب، وأنه شرط في صحة الإسلام، وشرط في صحة الإيان، وهذا كله يدل على أن انتفاءه مُذهب لأصل التوحيد ومناف لأصله إذا توكل على غير الله فيما لا يقدر عليه إلا الله - جل جلاله -.

« وقوله: ﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ ٱللَّهُ وَجِلَتْ قُلُوبُهُمْ وَإِذَا تُكِينَ إِذَا ذُكِرَ ٱللَّهُ وَجِلَتْ قُلُوبُهُمْ وَإِذَا تُكِينَ إِنَّا وَعَلَىٰ رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُونَ ﴾ [الأنفال: ٢]:

وجه الدلالة من الآية: أنه وصف المؤمنين بهذه الصفات الخمس وآخرها قوله: ﴿ وَعَلَىٰ رَبِّهِم َ يَتَوَكَّلُونَ ﴾ وظاهر من دلالة الآية حيث قدم الجار والمجرور على أنهم أفردوا الله بالتوكل، فدل على أن هذه العبادات الخمس هي أعظم مقامات أهل الإيمان، وهذا ينبغي التنبه له، إذ كل أمور الدين والعبادات والفروع العملية التي يعملها العبد، إنما هي فرع عن تحقيق هذه الخمس التي جاءت في هذه الآية ﴿ إِنَّمَا ٱلمُؤْمِنُونَ ٱلَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ الله فيه القرآن وفيه السنة.

« وقوله: ﴿ يَآأَيُّهَا ٱلنَّبِيُّ حَسْبُكَ ٱللَّهُ وَمَنِ ٱتَّبَعَكَ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾

[الأنفال: ٦٤] »: يعني: كافيك الله وكافي من اتبعك من المؤمنين ؛ لأن الحسب هو الكافي، والكلمة المشابهة لها (حسب) تقول: هذا بحسب كذا، يعني: بناءً على كذا، وأما الكافي فهو (الحسب) بسكون السين.

ووجه مناسبة الآية لهذا الباب: أن الله حَسْب من توكل عليه، قال - جل وعلا -: ﴿ وَمَن يَتَوَكَّلُ عَلَى اللهِ فَهُوَ حَسَبُهُ وَ ﴾ [الطلاق: ٣] فالله حسْب من توكل عليه، فدل على أن الله -جل وعلا - أمر عباده بالتوكل عليه حتى يكون كافيهم من أعدائهم وحتى يكون - جل وعلا - كافي المؤمنين من المشركين، قال - جل وعلا -: ﴿ يَتَأَيُّهَا النَّبِيُّ حَسَبُكَ اللّه ﴾ يعني: كافيك الله ؛ ولهذا أعقبها المؤلف بالآية الأخرى وهي قوله - جل وعلا -: ﴿ وَمَن

يَتَوَكِّلُ عَلَى ٱللَّهِ فَهُوَ حَسَّبُهُ ﴿ والتوكل على الله - جل وعلا - كما سبق ، يرجع إلى فهم توحيد الربوبية ، وإلى عِظَم الإيمان بتوحيد الربوبية ، فإن بعض المشركين قد يكون عنده من التوكل على الله الشيء العظيم.

والتوكل على الله من العبادات العظيمة التي تُطلّب من المؤمن، لهذا نقول: إن إحداث التوكل في القلب يرجع إلى التأمل في آثار الربوبية، فكلما كان العبد أكثر تأملاً في ملكوت الله: في السماوات والأرض، والأنفس، والآفاق، كان علمه بأن الله هو ذو الملكوت وأنه هو المتصرف، وأن نَصْرَه لعبده شيء يسير جداً بالنسبة إلى ما يجريه الله-جل وعلا- في ملكوته، فَيُعظِم المؤمن بهذا التدبر الله- جل وعلا -، ويُعظِم التوكل عليه، ويُعظّم أمره ونهيه، ويعتقد أن الله- جل جلاله- لا يعجزُه شيء في الأرض ولا في السماء سبحانه وتعالى.

« ﴿ وَمَن يَتَوَكَّلُ عَلَى آللَّهِ فَهُوَ حَسَّبُهُ ۚ ﴾ »: رتب الحسب وهو الكفاية - على التوكل عليه، وهذا فضيلة التوكل، وفضيلة المتوكلين عليه.

«وعن ابن عباس رضي الله عنهما قال: ﴿ حَسَّبُنَا ٱللَّهُ وَنِعْمَ اللهِ عَلَيْهُ اللهُ وَنِعْمَ اللهُ عَلَيْهُ النار، وقالها الراهيم عليه السلام حين ألقي في النار، وقالها محمد هدين قالوا له: ﴿ إِنَّ ٱلنَّاسَ قَدْ جَمَعُواْ لَكُمْ فَاحْشَوْهُمْ فَرَادَهُمْ إِيمَننَا وَقَالُواْ حَسَّبُنَا ٱللَّهُ وَنِعْمَ ٱلْوَكِيلُ ﴾ ». (١) وهذا يبين عِظَم هذه الكلمة وهي قول المؤمن: حسبنا الله ونعم الوكيل، فإذا حقق العبد

<sup>(</sup>١) تقدم.

التوكل على الله وحققه في القلب فقد حقق هذا النوع من توحيد التوكل في النفس، فإن العبد إذا أعْظَم رجاءه في الله، وأكمل توكله على الله، فإنه وإن كادته السماوات والأرض ومن فيهن فإن الله سيجعل له من أمره يسرأ، وسيجعل له من بينها مخرجاً.

قوله: « حسبنا الله »: يعني: كافينا الله.

« ونعم الوكيل »: يعني: ونعم الوكيل ربنا ، هذه كلمة عظيمة قالها إبراهيم عليه السلام في الكرب ، وقالها أيضا النبي عليه الصلاة والسلام وأصحابه في الكرب لَمَّا قال لهم الناس: ﴿ إِنَّ ٱلنَّاسَ قَدْ جَمَعُواْ لَكُمْ فَاَخْ شُوهُمُ الكرب لَمَّا قال لهم الناس: ﴿ إِنَّ ٱلنَّاسَ قَدْ جَمَعُواْ لَكُمْ فَاَخْ شُوهُمُ فَا فَا لَا الله الله على الرب جل فَزَادَهُمْ إِيمَانًا ﴾ [آل عمران: ١٧٣] وذلك لعظم توكلهم على الرب جل وعلا-.



« باب قول الله تعالى: ﴿ أَفَأَمِنُواْ مَكْرَ ٱللَّهِ فَلَا يَأْمَنُ مَكْرَ ٱللَّهِ فَلَا يَأْمَنُ مَكْرَ ٱللَّهِ إِلَّا ٱلْقَوْمُ ٱلْخَاسِرُونَ ﴾ » الأعراف: ٩٩].

وقوله: ﴿ وَمَن يَقْنَطُ مِن رَّحْمَةِ رَّبِّهِ ۚ إِلَّا ٱلضَّآلُونَ ﴾ [الحجر: ٥٦]. وعن ابن عباس رضي الله عنهما: أن رسول الله ﷺ سُئِل عن الكبائر فقال: «الشرك بالله، واليأس من روح الله، والأمن من مكر الله »(۱). وعن ابن مسعود رضي الله عنه قال: أكبر الكبائر: الإشراك بالله، والأمن من مكر الله والقنوط من رحمة الله، واليأس من روح الله » رواه عبدالرزاق (۲).

# فيه مسائل:

الأولى: تفسير آية الأعراف.

الثانية: تفسير آية الحجر.

الثالثة: شدة الوعيد فيمن أمن مكر الله.

الرابعة: شدة الوعيد في القنوط.

<sup>(</sup>١) أخرجه البزار(١٠٦) وابن أبي حاتم في " التفسير" كما في " الدر المنثور "١٤٧/٢ وقال: إسناده حسن.

<sup>(</sup>٢) أخرجه عبدالرزاق في " المصنف" ١٠/٥٩/

# الشرح:

ٱلْخَاسِرُونَ ﴾.

هذا باب قول الله تعالى: ﴿ أَفَأَمِنُواْ مَكْرَ ٱللَّهِ فَلَا يَأْمَنُ مَكْرَ ٱللَّهِ إِلَّا ٱلْقَوْمُ ٱلْحَاسِرُونَ ﴾ [الأعراف: ٩٩] وقوله: ﴿ وَمَن يَقْنَطُ مِن رَّحْمَةِ رَّبِّهِ، إلَّا ٱلضَّآلُّونَ ﴾ [الحجر: ٥٦]: هذا الباب عقده المؤلف للآيتين جميعاً لاتصالهما. والمراد بهذا الباب بيان أن الجمع بين الخوف والرجاء واجب من واجبات الإيمان، ولا يتم التوحيد إلا بذلك، فعـدم الجمع بين الخوف والرجاء مناف لكمال التوحيد، فالواجب على العبد أن يجعل خوف مع الرجاء، وأن يجعل رجاءه مع الخوف، وأن لا يأمن المكر كما لا يقنط من رحمة الله- جل وعلا-. فالآية الأولى وهي قول الله تعالى: ﴿ أَفَأَمِنُواْ مَكْرَ ٱللَّهِ فَلَا يَأْمَنُ مَكْرَ ٱللَّهِ إِلَّا ٱلَّقَوْمُ ٱلَّحَاسِرُونَ ﴾ فيها بيان أن المشركين من صفاتهم أنهم أمِنُوا عقاب الله فلم يخافوا، والواجب بالمقابل أن تكون قلوبهم خائفة وجِلة من الله- جل وعلا- قال سبحانه: ﴿ أَفَأُمِنُواْ مَكْرَ ٱللَّهِ ﴾ يعني: أيعلمون تلك المثلات، وفعْلُ الله- جل وعلا- بالأمم السالفة، التي قصها الله في سورة الأعراف فأمنوا مكر الله ؟!! فإذا كان كذلك، وحصل منهم الأمن، مع وجود النذر فيما حولهم، وأن الله قصَّ عليهم القصص والأنباء فإن ذلك من صفات الخاسرين كما قال تعالى: ﴿ فَالَا يَأْمَنُ مَكُرَ ٱللَّهِ إِلَّا ٱلْقَوْمُ

والأمن من مكر الله ناتج عن عدم الخوف، وترك عبادة الخوف، وعبادة الخوف قلبية، والمراد هنا هو خوف العبادة. وهذا الخوف إذا كان في القلب، فإن العبد سيسعى في مراضي الله ويبتعد عن مناهيه، وسيعظم الله - جل وعلا - ويتقرب إليه بالخوف؛ لأن الخوف عبادة، ويكون عبادة من وجوه، منها: أن يتقرب إلى الله - جل وعلا - بالخوف، وأن يتقرب إلى الله - جل وعلا - بعدم الأمن من مكره، وذلك أن الله هو ذو الجبروت، فعدم الأمن من مكر الله راجع إلى عدم فهم صفات الله - جل وعلا - وأسمائه التي منها: القهار، والجبار، وهو الذي يجير ولا يجار عليه، ونحو ذلك من صفات الربوبية.

ومكر الله - جل وعلا - من صفاته التي تطلق مقيدة ، فالله - جل وعلا - يمكر بمن مكر بأوليائه وأنبيائه ، وبمن مكر بدينه ؛ لأنها في الأصل صفة نقص ، ولكن تكون صفة كمال إذا كانت بالمقابلة ؛ لأنها حينئذ فيها معنى إظهار العزة ، والقدرة والقهر والجبروت وسائر صفات الجلال ، فمكر الله - جل وعلا - من صفاته التي يتصف بها ، على وجه التقييد فنقول: يمكر بأعداء رسله ، يمكر بأعدائه ، يمكر بمن مكر به ، ونحو ذلك .

وحقيقة مكر الله - جل وعلا - ومعنى هذه الصفة: أنه - جل وعلا وعلا يستدرج العبد ويملي له، حتى إذا أخذه لم يفلته، فييسر له الأمور حتى يظن أنه في غاية المأمن، فيكون ذلك استدراجاً في حقه، كما قال النبي عليه الصلاة والسلام: «إذا رأيتم الله يعطي العبد، وهو مقيم على معاصيه، فاعلموا أن ذلك استدراج »(۱) وهذا ظاهر من معنى المكر؛ لأن في معنى المكر والكيد وأمثالهما معنى الاستدراج.

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد ١٤٥/٤

ولا ترادف في اللغة ، بل هناك فروق بين المكر والاستدراج ، والكيد ، ونحو ذلك ، لكن نقول هذا من جهة التقرير ، فالمكر فيه استدراج وفيه زيادة أيضاً على الاستدراج بحيث يكون قلب ذلك المستدرج آمناً من كل جهة.

«وقوله: ﴿ وَمَن يَقْنَطُ مِن رَّحْمَةِ رَّبِّهِ ۚ إِلَّا ٱلضَّآلُون ﴾ »: هذا فيه أن من صفة الضالين أنهم يقنطون من رحمة الله - جل وعلا - ، ومعنى ذلك بالمفهوم أن صفة المتقين المهتدين أنهم لا يقنطون من رحمة الله ، بل يرجون رحمة الله - جل وعلا - ، والجمع بين الخوف والرجاء واجب شرعاً فإن الخوف عبادة ، والرجاء عبادة ، واجتماعهما في القلب واجب فلا بد أن يكون هذا وهذا جميعاً في القلب حتى تصح العبادة.

ومن هنا اختلف العلماء في أيهما يُغلَّبُ: الخوف أم الرجاء؟ هل يُغلِّب العبد جانب الرجاء أو يُغلِّب جانب الخوف؟ والتحقيق: أن ذلك على حالين: الأولى: إذا كان العبد في حال الصحة والسلامة فإنه إما أن يكون مسدداً مسارعاً في الخيرات، فهذا ينبغي أن يتساوى في قلبه الخوف والرجاء، فيخاف ويرجو الخيرات، فهذا ينبغي أن يتساوى في قلبه الخوف والرجاء، فيخاف ويرجو الأنه من المسارعين في الخيرات. وإذا كان في حال الصحة والسلامة وكان من أهل العصيان، فالواجب عليه أن يغلِّب جانب الخوف حتى ينكف عن المعصية. الحال الثانية: إذا كان في حال المرض المخوف فإنه يجب عليه أن يُعظِّم جانب الرجاء على الخوف، فيقوم في قلبه الرجاء والخوف ولكن يكون رجاؤه أعظم من خوفه، وذلك لقول النبي عليه الصلاة والسلام: « لا يمت أحدكم إلا وهو يُحسِّن الظن بربه تعالى »(۱) وذلك من جهة رجائه في الله – جل جلاله –.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٧٢٢٩).

ومن هنا اختلفت كلمات أهل العلم، فتجد بعضهم يقول: يجب أن يتساوى الخوف والرجاء، وبعض السلف قال: يُغلِّب جانب الخوف على جانب الرجاء، وبعض السلف قال: يُغلِّب جانب الرجاء على جانب الخوف، وهي أقوال متباينة ظاهراً، لكنها متفقة في الحقيقة ؛ لأن كل قول منها يرجع إلى حالة مما ذكرنا.

فمن قال: يُغلّب جانب الخوف على الرجاء فهو في حق الصحيح العاصي. ومن قال: يُغلّب جانب الرجاء على الخوف فهو في حق المريض الذي يخاف المهلاك أو من يخاف الموت. ومن قال: يساوي بين الخوف والرجاء فنظر إلى حال المسددين المسارعين في الخيرات، الذين وصفّهم الله - جل وعلابقول ه إنّهُم كَانُوا يُسَرِعُونَ فِي ٱلْخَيْرَتِ وَيَدْعُونَنَا رَغَبًا وَرَهَبًا وَرَهَبًا وَكَانُوا لَنَا خَشِعِينَ ﴾ اللانياء: ١٩٠، وقوله - جل وعلا وعلا وكانُوا لَنَا خَشِعِينَ ﴾ اللانياء: ١٩٠، وقوله - جل وعلا في سورة الإسراء: ﴿ أُولَتِيكَ ٱلّذِينَ يَدْعُونَ يَبْتَغُونَ إِلَىٰ رَبِّهِمُ ٱلْوَسِيلَةَ الْإسراء: ﴿ أُولَتِيكَ ٱلّذِينَ يَدْعُونَ يَبْتَغُونَ إِلَىٰ رَبِّهِمُ ٱلْوَسِيلَة وَيَخَافُونَ عَذَابَهُ وَ إِنّ عَذَابَ رَبِّكَ كَانَ مَحْذُورًا ﴾ [الإسراء: ٥٠] وهذا ظاهر.

فالشيخ- رحمه الله -عقد هذا الباب لبيان وجوب أن يجتمع الخوف والرجاء في القلب وقد مر بنا أن هذه أبواب متتالية لبيان حالات القلب والعبادات القلبية وأحكام ذلك.

« عن ابن عباس رضي الله عنهما: أن رسول الله ه سئل عن الكبائر، فقال: «الشرك بالله، واليأس من روح الله، والأمن من مكر

الله»(۱) : وجه الشاهد من ذلك: أنه جعل اليأس من روح الله، وهو ذهاب الرجاء من القلب، وترق الإتيان بعبادة الرجاء، جعله من الكبائر، وجعل الأمن من مكر الله، وهو ذهاب الخوف من الله- جل وعلا -من القلب جعله من الكبائر، فعدم الرجاء في الله من الكبائر، وعدم الخوف من الله- جل وعلا- من الكبائر، وهي كبائر من جهة أعمال القلوب، واجتماع الكبيرتين معا بأن لا يكون عنده رجاء ولا خوف، أعظم من كبيرة ترك الخوف وحده من الله، أو ترك الرجاء وحده من الله- جل وعلا -؛ ولهذا قرن بينهما في هذا الحديث حيث قال: «سئل عن الكبائر فقال: الشرك بالله، واليأس من روح الله أو الله، والأمن من مكر الله» وبهذا يتبين لك الفرق بين اليأس من روح الله أو القنوط من رحمة الله والأمن من مكر الله راجع إلى ترك عبادة الرجاء، والأمن من مكر الله راجع إلى ترك عبادة الخوف، واجتماعهما الرجاء، والأمن من مكر الله راجع إلى ترك عبادة الخوف، واجتماعهما واجب من الواجبات، وذهابهما أو الانتقاص منهما نقص في كمال توحيد من قام ذلك بقلبه.

« وعن ابن مسعود قال: أكبر الكبائر: الإشراك بالله، والأمن من مكر الله، والقنوط من رحمة الله، واليأس من روح الله» (۱) : في هذا الأثر ما في الحديث قبله، لكن هنا فصَّل في القنوط من رحمة الله، واليأس من روح الله شيئاً، وجعل اليأس من روح الله شيئاً آخر، وهذا باعتبار بعض الصفات لا باعتبار أصل المعنى، وإلا فإن القنوط من

<sup>(</sup>١) أخرجه البزار في المسند (١٠٦-كشف الأستار).

<sup>(</sup>١) أخرجه عبدالرزاق في المصنف ١٠/٥٥ والطبراني في "الكبير" (٨٧٨٣).

الرحمة واليأس من الروح بمعنى واحد، لكن يختلفان من حيث ما يتناوله هذا ويتناوله هذا، فالقنوط من رحمة الله عام؛ لأن الرحمة أعم من الروح، والرحمة تشمل جلب النعم ودفع النقم، وروح الله - جل وعلا - يُطلَق في الغالب في الخلاص من المصائب، فقوله: القنوط من رحمة الله هذا أعم؛ ولهذا قدمه فيكون ما بعده من عطف الخاص على العام، أو أن يكون هناك ترادف في أصل المعنى، واختلاف في الصفات، أو بعض ما يتعلق باللفظ.

فهذا الحديث مع الحديث قبله والآيتين: دلالتهما على ما أراد المؤلف من عقد هذا الباب واحدة، ودلالة الجميع: أن الخوف والرجاء واجب اجتماعهما في القلب وإفراد الله جل وعلا بهما، والمقصود خوف العبادة، ورجاء العبادة.



# « باب من الإيمان بالله الصبر على أقدار الله »

وقول الله تعالى: ﴿ وَمَن يُؤُمِن بِاللهِ يَهُدِ قَلْبَهُ وَاللّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ التنابن: ١١ اقال علقمة: هو الرجل تصيبه المصيبة، فيعلم أنها من عند الله فيرضى ويسلم (١)، وفي صحيح مسلم عن أبي هريرة ، أن رسول الله قال: ﴿ اثنتان في الناس هما بهم كفر: الطعن في النسب، والنياحة على الميت ﴾ (١)، ولهما عن ابن مسعود مرفوعاً: ﴿ ليس منا من ضرب الخدود، وشق الجيوب، ودعا بدعوى الجاهلية ﴾ (١). وعن أنس أن رسول الله قال: ﴿ إذا أراد الله بعبده الخير عجّل له العقوبة في الدنيا، وإذا أراد بعبده الشر أمسك عنه الخير عجّل له العقوبة في الدنيا، وإذا أراد بعبده الشر أمسك عنه بذنبه حتى يوافى به يوم القيامة » (١).

وقال ﷺ: « إن عِظُم الجزاء مع عِظُم البلاء، وإن الله تعالى إذا أحب قوماً ابتلاهم فمن رضي فله الرضا، ومن سخط فله السخط» (ه) حسنه الترمذي.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير في " التفسير "٢٨/٢٨

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (٦٧).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (١٢٩٤) و (١٢٩٧) و (٣٥١٩) ومسلم (١٠٣).

<sup>(</sup>٤) أخرجه الترمذي (٢٣٩٨) والحاكم ١ / ٣٤٠

<sup>(</sup>٥) أخرجه الترمذي (٢٣٩٨) وقال: حديث حسن غريب من هذا الوجه.

#### فيه مسائل:

الأولى: تفسير آية التغابن.

الثانية: أن هذا من الإيمان بالله.

الثالثة: الطعن في النسب.

الرابعة: شدة الوعيد فيمن ضرب الخدود، وشق الجيوب، ودعا بدعوى الجاهلية.

الخامسة: علامة إرادة الله يعيده الخير.

السادسة: إرادة الله به الشر.

السابعة: علامة حب الله للعبد.

الثامنة: تحريم السخط.

التاسعة: ثواب الرضا بالبلاء.

#### الشرح:

«باب من الإيمان بالله الصبر على أقدار الله » الصبر من المقامات العظيمة ، والعبادات الجليلة التي تكون في القلب وفي اللسان وفي الجوارح ، وحقيقة العبودية لا تثبت إلا بالصبر ؛ لأن العبادة أمر شرعي ، أو نهي شرعي ، أو ابتلاء ، بأن يصيب الله العبد بمصيبة قدرية فيصبر عليها.

فحقيقة العبادة: أن يمتثل الأمر الشرعي، وأن يجتنب النهي الشرعي، وأن يصبر على المصائب القدرية التي ابتلى الله- جل وعلا- العباد بها. فالابتلاء حاصل بالدين وحاصل بالأقدار، فبالدين كما قال- جل وعلا- لنبيه ه في

الحديث القدسي الذي رواه مسلم عن عياض بن حمار قال: قال رسول الله ﷺ : «قال الله تعالى: إنما بعثتك لأبتليك، وأبتلي بك »(١) فحقيقة بعثة النبي عليه الصلاة والسلام الابتلاء، والابتلاء يجب معه الصبر، والابتلاء الحاصل ببعثته بالأوامر والنواهي.

فالواجبات تحتاج إلى صبر، والمنهيات تحتاج إلى صبر والأقدار الكونية تحتاج إلى صبر؛ ولهذا قال طائفة من أهل العلم: إن الصبر ثلاثة أقسام: صبر على الطاعة، وصبر عن المعصية، وصبر على أقدار الله المؤلمة.

ولما كان الصبر على المصائب قليلاً أفرد له الشيخ- رحمه الله- هذا الباب لبيان أنه من كمال التوحيد، ومن الواجب على العبد أن يصبر على أقدار الله؛ لأن تسخط العباد وعدم صبرهم، كثيراً ما يظهر في حال الابتلاء بالمصائب، فعقد هذا الباب لبيان أن الصبر واجب على أقدار الله المؤلمة، ونبّه بذلك على أن الصبر على الطاعة واجب، وَأَنُّ الصَبْرَ عن المعصية واجب.

وحقيقة الصبر في اللغة: الحبس، ومنه قولهم: قُتِل فلان صبراً، إذا حُبس أو ربط فقُتِل من دون مبارزة ولا قتال. ويقال للصبر الشرعي إنه صبر؛ لأن فيه حبس اللسان عن التشكي، وحبس القلب عن السخط، وحبس الجوارح عن إظهار السخط من لطم الخدود وشق الجيوب ونحو ذلك، فحبس هذه الأشياء هو حقيقة الصبر، فالصبر إذاً في الشرع هو: حبس اللسان عن التشكي، وحبس القلب عن التسخط، وحبس الجوارح عن إظهار السخط بشق أو نحو ذلك.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٢٨٦٥) وأحمد ١٦٢/٤

قال الإمام أحمد - رحمه الله -: ذكر الصبر في القرآن في أكثر من تسعين موضعاً، والصبر من الإيمان بمنزلة الرأس من الجسد؛ لأن من لا صبر له على الطاعة، ولا صبر له على أقدار الله المؤلمة، فإنه يفوته أكثر الإيمان.

وقوله: «باب من الإيمان بالله الصبر على أقدار الله » يعني: أن من خصال الإيمان بالله الصبر على أقدار الله ، والإيمان له شعب ، كما أن الكفر له شعب ، فنبه بقوله: «من الإيمان بالله الصبر » على أن من شعب الإيمان الصبر ، ونبعه في الحديث الدني رواه مسلم على أن النياحة من شعب الكفر ، فيقايل كل شعبة من شعب الكفر شعبة من شعب الإيمان ، فالنياحة على الميت شعبة من شعب الكفر ، يقابلها في شعب الإيمان الصبر على أقدار الله المؤلمة .

« وقول الله تعالى: ﴿ وَمَن يُؤْمِن بِاللّهِ يَهْدِ قَلْبَهُ وَاللّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمُ ﴾ التنابن: ١١ قال علقمة: هو الرجل تصيبه المصيبة فيعلم أنها من عند الله فيرضَى ويُسلّم » (1): هذا تفسير من علقمة -أحد التابعين - لهذه الآية ، وهو تفسير ظاهر الصحة والصواب ، وذلك أن قوله : ﴿ وَمَن يُؤْمِن أَبِاللّهِ يَهْدِ قَلْبَهُ ﴿ وَمَن يُؤْمِن أَبِاللّهِ يَهْدِ قَلْبَهُ ﴿ وَمَن يُؤْمِن أَبِاللّهِ يَهْدِ قَلْبَهُ ﴿ وَمَن يُؤْمِن أَبِاللّهِ عَلَى الله بالمصائب ، ف ﴿ وَمَن يُؤْمِن أَبِاللّهِ بِاللّهِ فِي يعني : يُعظّم الله - جل وعلا - ويمتثل أمره ويجتنب نهيه ﴿ يَهْدِ قَلْبَهُ ﴿ وَلَهذَا للصبر ، و ﴿ يَهْدِ قَلْبَهُ ﴿ لَعَدِم التسخط ، و ﴿ يَهْدِ قَلْبَهُ ﴿ لَعَبادات ؛ ولهذا للصبر ، و ﴿ يَهْدِ قَلْبَهُ ﴿ لَعَبادات ؛ ولهذا المصبر ، و ﴿ يَهْدِ قَلْبَهُ ﴿ كَالْعَبادات ؛ ولهذا المصبر ، و ﴿ يَهْدِ قَلْبَهُ ﴿ كَاللّهِ المعادات ؛ ولهذا المسبر ، و ﴿ يَهْدِ قَلْبَهُ ﴿ لَعَبادات ؛ ولهذا المسبر ، و ﴿ يَهْدِ قَلْبَهُ ﴿ لَعَبادات ؛ ولهذا المسبر ، و ﴿ يَهْدِ قَلْبَهُ ﴿ اللهِ المساد الله على المساد الله المساد الله على المساد السبح المساد الله المساد الله المساد السبح المساد المساد الله المساد الله المساد الله المساد الله المساد الله المساد المساد الله المساد الله المساد الله المساد الله المساد الله المساد الله المساد الم

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير في التفسير ١٢٣/٢٨ وأخرجه عبدالرزاق في التفسير ٩٥/٣ .

قال: « هو الرجل تصيبه المصيبة فيعلم أنها من عند الله » وهذا هو الإيمان بالله « فيرضى ويسلم ».

والمصائب من القدر، والقدر راجع إلى حكمة الله- جل وعلا -، وحكمة الله- جل وعلا- هي وضع الأمور في مواضعها الموافقة للغايات المحمودة منها، فالحكمة بعامة مرتبطة بالغايات المحمودة من وضع الأمر في موضعه، فمن وضع الأمر في غير موضعه فقد ظلم، ومن وضع الأمر في موضعه عدل، وقد يكون غير حكيم، أي قد يكون عادلاً ولكن غير حكيم، فإذا وضع الأمر في موضعه الموافق للغاية المحمودة منه فذاك هو الحكيم، والله- جل وعلا- منفيّ عنه الظلم ومثبت له كمال العدل سبحانه حيث يضع الأمور في مواضعها، ومثبت له- جل وعلا- كمال الحكمة حيث إن وضعه الأمور في مواضعها موافق للغايات المحمودة منها، فنعلم بذلك أن المصيبة إذا أصابت العبد فإن الخير له فيها، إما أن يصبر فيؤجّر، وإما أن يتسخط فيؤزر على ذلك، وهذا في حق الخاسرين، فالله- جل وعلا- له الحكمة من الابتلاء بالمصائب؛ لهذا يجب على العبد أن يعلم أن ما جاء من عند الله هو قدر الله- جل وعلا- وقضاؤه الموافق لحكمته فيجب الصبر على ذلك.

قوله: « يعلم أنها مِنْ عند الله »: يعني: أن الله هو الذي أتى بها، وهو الذي أذن بها قدراً وكوناً.

«فيرضى ويسلم»: الرضى بالمصيبة مستحب وليس بواجب؛ ولهذا يختلط على كثيرين الفرق بين الرضا والصبر، وتحرير المقام في ذلك: أن الصبر على المصائب واجب من الواجبات؛ لأن فيه ترك التسخط على قضاء الله وقدره، والرضى له جهتان:

الجهة الأولى: راجعة إلى فعل الله - جل وعلا - ، فيرضى بقدر الله الذي هو فعله ، ويرضى بما قسم الله -جل هو فعله ، ويرضى بما قسم الله -جل وعلا -وهذا الرضى بفعل الله - جل وعلا - واجب من الواجبات ، وتركه محرم ومناف لكمال التوحيد.

والجهة الثانية: الرضى بالمقضي، أي بالمصيبة في نفسها، فهذا مستحب، ليس واجباً على العباد أن يرضوا بالمرض، وأن يرضوا بفقد الولد، وأن يرضوا بفقد المال، لكن هذا مستحب وهو رتبة الخاصة من عباد الله، لكن الرضى بفعل الله - جل وعلا - بمعنى الرضا بقضاء الله من حيث هو واجب، أما الرضى بالمقضي فإنه مستحب؛ ولهذا قال علقمة هنا: «هو الرجل تصيبه المصيبة فيعلم أنها من عند الله فيرضى » يعني: على قضاء الله « ويسلم » لعلمه أنها من عند لله - جل جلاله -، وهذا من خصال الإيمان.

«وفي صحيح مسلم عن أبي هريرة ، أن رسول الله القال: «اثنتان في الناس هما بهم كفر»: يعني: خصلتان من شعب الكفر قائمتان في الناس، وستبقيان في الناس: «الطعن في النسب، والنياحة على الميت »(۱).

وجه الشاهد من هذا الحديث: قوله: « والنياحة على الميت » لأن النياحة مخالفة للصبر، والصبرُ الواجبُ فيه:حبسُ الجوارح عن لطم الخدود وشق الجيوب ونحو ذلك، وحبس اللسان عن التشكي والعويل وهذا هو النياحة، فالنياحة من شعب الكفر؛ لأنها منافية للصبر.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٦٧) وأحمد في المسند ٢/٣٧٧ - ٤٤١

وكونها من شعب الكفر لا يدل على أن مَنْ قامت به فهو كافر الكفر المطلق المخرج من الملة، بل يدل على أن من قامت به قامت به خصلة من خصال الكفار، وشعبة من شعب الكفر؛ ولهذا قال هنا « اثنتان في الناس هما بهم كفر » فنكر كلمة «كفر »، والقاعدة في فهم ألفاظ الكفر التي تأتي في الكتاب والسنة: أن الكفر إذا أتى مُعرَّفاً بالألف واللام فإن المراد به الكفر الأكبر، وإذا أتى منكراً أي بدون الألف واللام - فإنه يدل على أن الخصلة تلك من شعب الكفر، ومن خصال أهل الكفر، وأن ذلك كفر أصغر كما قال عليه الصلاة والسلام: « لا ترجعوا بعدي كفاراً يضرب بعضكم رقاب بعض» (۱) لأن ذلك من خصال الكفار، ونحو ذلك قوله: «سباب المسلم فسوق، وقتاله كفر » (۱) هذا في الكفر الأصغر.

وأما الكفر المعرَّف بالألف واللام فالقاعدة التي حررها الأئمة كشيخ الإسلام وغيره: أنه إذا أتى فيراد به الكفر الأكبر، كقوله عليه الصلاة والسلام: «بين الرجل وبين الشرك والكفر ترك الصلاة »(٣).

« ولهما عن ابن مسعود مرفوعا: « ليس منا من ضرب الخدود، وشق الجيوب، ودعا بدعوى الجاهلية » (٤) دل هذا الحديث على أن من فعل هذه الأفعال فهو ليس من أهل الإيمان، وقد سبق بيان أنَّ كلمة « ليس

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (١٢١) و(٤٤٠٥) و(٦٨٦٩) و(٧٠٨٠) ومسلم (١١٨).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (٢٢١).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم (١٣٤).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري (١٢٩٤) و(١٢٩٧) ومسلم (١٠٣) وأحمد ١٨٦٦/١.

منا » تدل على أن الفعل من الكبائر ؛ ولهذا فإن ترك الصبر وإظهار التسخط كبيرة من الكبائر ، والمعاصي تُنقِص الإيمان ؛ لأن الإيمان يزيد بالطاعة وينقص بالمعصية ، ونقص الإيمان قد يُنقِص كمال التوحيد ، بل إن ترك الصبر منافع لكمال التوحيد الواجب.

له العقوبة في الدنيا، وإذا أراد بعبده الشر أمسك عنه بذنبه حتى يوافَى به يوم القيامة »(١): هذا فيه بيان حكمة الله- جل وعلا- التي إذا استحضرها المصاب فإنه يعظم عنده الصبر، ويتحلّى بهذه العبادة القلبية العظيمة وهي ترك التسخط، والرضا بفعل الله- جل وعلا- وقضائه ؛ لأن العبد إذا أريد به الخير فإن العقوبة تُعجَّل له في هذه الدنيا ؛ لأن رفع أثر العقوبة عن العبد يكون بعشرة أشياء، منها: أن تُعجَّل له العقوبة في الدنيا، يعني: أن يعاقب في الدنيا بمرض، أو بفقد مال، أو بمصيبة ؛ لأن مخالفة أمر الله في ملكوته لا بدأن تقع لها عقوبة، إن لم يغفر الله- جل وعلا- ويتجاوز، فإذا كانت العقوبة في الدنيا فإنها أهون من أن تكون في البرزخ، أو أن تكون يوم القيامة ؛ ولم ذا جاء في الحديث الآخر الذي رواه البخاري وغيره قال عليه الصلاة والسلام: «من يرد الله به خيراً يُصِبْ منه » (٢) ؛ ولهذا كان بعض السلف يتهم نفسه إذا رأى أنه لم يُصب ببلاء أو لم يمرض ونحو ذلك، وقد قال عليه الصلاة والسلام في الحمى مثلاً: « لا تسبوا الحمى فوالذي نفسى بيده

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي (٢٣٩٨) والحاكم ٢٠١١ ٣٤ وابن حبان ٢٧٨/١.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٥٦٤٥).

إنها لتنفي الذنوب عن العبد كما ينفي الكير خبث الحديد »(١) ففي المصائب نِعُم على العبد، والله- جل وعلا- له الحكمة البالغة فيما يُصلِح عبده المؤمن.

«وقال الله تعالى إذا أله تعالى إذا أحب قوماً البلاء، وإن الله تعالى إذا أحب قوماً ابتلاهم، فمن رضي فله الرضا، ومن سخط فله السخط» (٢) : دل قوله: «من رضي فله الرضا » على أن الرضا عبادة ؛ لأن رضا الله عن العبد إذا رضي عنه دال على أن ذلك الفعل محبوب له، وذلك دليل أنه من العبادات، وكذلك الجملة الثانية دليل على أن السخط محرم، قال: «ومن سخط فله السخط » يعني: من الله - جل وعلا -.

وحقيقة السخط على الله- جل وعلا -: أن يقوم في قلبه عدم محبة ذلك الشيء، وكراهته، وعدم الرضا به، واتهام الحكمة فيه، فمن قامت به هذه الأشياء مجتمعة فقد سخط، ويظهر أثر السخط على اللسان أو على الجوارح، أو في القلب من جهة عدم الرضا بالأوامر، و عدم الرضا بالنواهي، و عدم الرضا بالشرع، فهذا الرضا بالشرع، فيتسخط الأمر، و يتسخط النهي، و يتسخط الشرع، فهذا كبيرة من الكبائر ولو امتثل ذلك فإن تسخطه وعدم الرضا بذلك قلباً دليل على انتفاء كمال التوحيد في قلبه، وقد يصل بالبعض إلى انتفاء التوحيد من أصله إذا لم يرض بأصل الشرع وسخطه بقلبه واتهم الشرع أو اتهم الله- جل وعلا- في حكمه الشرعي.



<sup>(</sup>١) أخرجه ابن ماجه (٣٤٦٩).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي (٢٣٩٦).

# « باب ما جاء في الرياء »

وقول الله تعالى: ﴿ قُلْ إِنَّمَآ أَنَاْ بَشَرُ مِّشَلُكُمْ يُوحَى إِلَىَّ أَنَّمَآ إِلَى أَنَّمَآ إِلَى أَنَّمَآ إِلَى أَنَّمَآ إِلَى أَنَّمَآ إِلَى اللهُكُمْ إِلَهُ وَاحِدُ فَمَن كَانَ يَرْجُواْ لِقَآءَ رَبِّهِ فَلْيَعْمَلُ عَمَلًا صَالِحًا وَلَا يُشْرِكُ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ أَحَدًا ﴾ للكهف:١١٠.

وعن أبي هريرة مرفوعاً قال الله تعالى: «أنا أغنى الشركاء عن الشرك، من عمل عملاً أشرك معي فيه غيري تركته وشركه» (۱) رواه مسلم . وعن أبي سعيد مرفوعاً: «ألا أخبركم بما هو أخوف عليكم عندي من المسيح الدجال ؟» قالوا: بلى يا رسول الله، قال: «الشرك الخفي، يقوم الرجل فيصلي فيزين صلاته لما يرى من نظر رجل » رواه أحمد (۱).

## فيه مسائل:

الأولى: تفسير آية الكهف.

الثانية: الأمر العظيم في رد العمل الصالح إذا دخله شيء لغير الله.

الثالثة: ذكر السبب الموجب لذلك، وهو كمال الغني.

الرابعة: أن من الأسباب: أنه تعالى خير الشركاء.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٢٩٨٥).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد ٣٠/٣٥ وابن ماجه (٤٢٠٤) وقال البوصيرى: هذا إسناد حسن.

الخامسة: خوف النبي صلى الله عليه وسلم على أصحابه من الرياء. السادسة: أنه فسَّر ذلك بأن يصلي المرء لله، لكن يُزيِّنها لما يرى من نظر رجل إليه.

## الشرح:

هذا «باب ما جاء في الرياء » يعني: من الوعيد، وأنه شرك بالله- جل وعلا-.

والرياء حقيقته من الرؤية البصرية، وذلك بأن يعمل عمل العبادة لكي يُرَى أنه يعمل العمل الذي هو من العبادة، إما صلاة، أو تلاوة، أو ذكر، أو صدقة، أو حج، أو جهاد، أو امتثال أمر، أو اجتناب نهي، ونحو ذلك، لا لطلب ما عند الله ولكن لأجل أن يراه الناس على ذلك، فيثنوا عليه به. هذا هو الرياء، وقد يكون الرياء في أصل الإسلام كرياء المنافقين، فالرياء على درجتين الدرجة الأولى: رياء المنافقين، بأن يُظهر الإسلام ويبطن الكفر لأجل رؤية الحلق، وهذا مناف للتوحيد من أصله وكفر أكبر بالله - جل جلاله - ؛ ولهذا وصف الله المنافقين بقوله ﴿ يُرَآءُونَ ٱلنَّاسَ وَلَا يَذْكُرُونَ الله إلاّ قَلِيلًا ﴾

[النساء: ١٤٢] فقوله: ﴿ يُرَآءُونَ ٱلنَّاسَ ﴾ يعني: الرياء الأكبر الذي هو إظهار أصل الإسلام وشعب الإسلام، وإبطان الكفر وشعب الكفر.

والنوع الثاني من الرياء: أن يكون الرجل مسلماً أو المرأة مسلمة ، ولكن يرائي بعمله أو ببعض عمله ، فهذا شرك خفي وذلك الشرك مناف لكمال

التوحيد، والله - جل وعلا - قال: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَ لِكَ لِمَن يَشَآءُ ﴾ [النساء: ٤٨ و١١٦] على قول من قال: إن قوله: ﴿ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ ﴾ يدخل فيه الشرك الخفي والأصغر.

«باب ما جاء في الرياء وقسول الله تعالى: ﴿ قُلُ إِنَّمَا أَنَّمَا أَنَّ الله عَمَلَ عَمَلَا مَا جَاء فَي الرياء وقسول الله تعالى: ﴿ قُلُ إِلَّهُ وَاحِدُ فَمَن كَانَ يَرْجُواْ لِقَآءَ رَبِّهِ عَلَيْعُمَلَ عَمَلًا صَلِحًا وَلَا يُشْرِكُ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ عَلَا نهي عن الإشراك، والنهي قوله: ﴿ وَلَا يُشْرِكُ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ عَلَا نهي عن الإشراك، والنهي هنا عام لجميع أنواع الشرك ومنها شرك الرياء؛ ولهذا يستدل السلف بهذه الآية على مسائل الرياء، كما أوردها الإمام – رحمه الله تعالى – هنا؛ لأنه قال: ﴿ وَلَا يُشْرِكُ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ عَلَيْعُمَلُ عَمَلًا صَلِحًا وَلَا يُشْرِكُ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ عَلَيْعُمَلُ عَمَلًا صَلِحًا وَلا يُشْرِكُ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ عَلَيْعُمَلُ عَمَلًا صَلِحًا وَلا يُشْرِكُ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ عَلَيْعُمَلُ عَمَلًا عَمَلًا عَمُوم يعمُ أنواع الشرك جميعاً؛ لأن ﴿ يُشْرِكُ ﴾ نكرة جاءت في سياق النهي، فعمت أنواع الشرك .

وقوله: ﴿ أَحَدًا ﴾ يعم جميع الخلق بمراءاة أو بتسميع أو بغير ذلك ، فدلالة الآية على الباب ظاهرة ، وأن المراءاة نوع من الشرك الأصغر ، وضرب من الشرك الخفي ، لأننا نقول: الرياء شرك أصغر باعتبار أنه ليس بأكبر ،

ولا مخرج من الملة، وتارة نقول: الرياء شرك خفي؛ لأنه ليس بظاهر وإنما هو باطن خفي في قلب العبد؛ ولهذا تجد أن كثيرين من أهل العلم يعبرون عن الشرك الأصغر بيسير الرياء، وتارة يعبرون عن الشرك الخفي بالرياء ذلك لأن الشرك يختلف من حيث الإطلاق – كما سبق - من عالِم إلى آخر فتارة يقسمون الشرك إلى أكبر وأصغر، ومنهم من يقسِمُه إلى أكبر وأصغر وخفي وكل له اصطلاحه وكل الأقوال صواب.

«عن أبي هريرة مرفوعاً قال الله تعالى: أنا أغنى الشركاء عن الشرك، من عمل عملاً أشرك معي فيه غيري تركته وشركه» (١) : هذا الحديث يدل على أن الرياء مردود على صاحبه، وأن الله - جل وعلا - لا يقبل العمل الذي خالطه الرياء، والعلماء فصلوا في ذلك فقالوا: الرياء -إذا عرض للعبادة - له أحوال:

الحالة الأولى: أن يعرض للعبادة من أولها، فإذا عرض للعبادة من أولها فإن العبادة كلها بإطلة، كأن ينشئ الصلاة لنظر فلان، فهو لم يُرِدْ أن يصلي، لكن لما رأى فلاناً ينظر إليه صلى، فهذا عمله حابط يعني أن الصلاة التي صلاها حابطة وهو مأزور على مراءاته ومرتكب الشرك الخفي، الشرك الأصغر.

والحال الثانية: أن يكون أصل العبادة لله، ولكن خلط ذلك العابد عمله رياء، كمن أطال الركوع وأكثر التسبيح و أطال القراءة والقيام لأجل من يراه، فأصل العبادة -والتي كانت لله -له، وما عدا ذلك فهو حابط؛ لأنه راءى في الزيادة على الواجب فيبحط ذلك الزائد وهو آثم عليه، لا يؤجر عليه

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٢٩٨٥).

ولا ينتفع منه ويؤزر على إشراكه وعلى مراءاته في العبادات البدنية . أما العبادات المالية فيختلف الحال عن ذلك .

قوله: «من عمل عملا أشرك فيه معي غيري تركته وشركه »: يعني بجميع أنواع المشركين وبجميع أنواع الأعمال؛ لأن (عملا) في قوله: «من عمل عملا » نكرة جاءت في سياق الشرط، فعمت جميع الأعمال: الأعمال البدنية، والأعمال المالية، والأعمال التي اشتملت على مال وبدن، فالبدنية: كالصلاة والصيام، والمالية: كالزكاة والصدقة، والمشتملة على بدن ومال: كالحج والجهاد ونحو ذلك، والمقصود من قوله: «من عمل عملاً » أنه أنشأه «أشرك فيه معي غيري » جعله لله ولغير الله جميعاً، فإن الله - جل وعلا أغنى الشركاء عن الشرك، لا يقبل إلا ما كان له وحده سبحانه وتعالى.

«وعن أبي سعيد مرفوعاً: ألا أخبركم بما هو أخوف عليكم عندي من المسيح الدجال؟ قالوا: بلى يا رسول الله، قال: الشرك الخفي، يقوم الرجل فيصلي، فيزين صلاته لما يرى من نظر رجل »(۱): هذا فيه بيان أن هذا النوع من الشرك هو أخوف على هذه الأمة عند النبي همن المسيح الدجال؛ ذلك أن أمر المسيح أمر ظاهر بَيِّن، والنبي عليه الصلاة والسلام بين ما في شأنه، وبين صفته، وحذر الأمة منه، وأمرهم بأن يدعوا آخر كل صلاة، وأن يستعيذوا من شر المسيح الدجال، ومن فتنة المسيح الدجال، أما الرياء فإنه يعرض للقلب كثيراً، والشيطان يأتي إلى القلوب وهذا الشرك يقود العبد إلى

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد في المسند ٣٠/٣ وابن ماجه (٤٢٠٤).

أن يتخلى شيئا فشيئاً عن مراقبة الله - جل وعلا - ويتجه إلى مراقبة المخلوقين ؟ لذلك صار أخوف عند النبي الله علينا من المسيح الدجال، ثم فسره بقوله: « الشرك الخفي يقوم الرجل فيصلي فيزين صلاته لما يرى من نظر رجل » .



# « باب من الشرك إرادة الإنسان بعمله الدنيا »

وقوله تعالى: ﴿ مَن كَانَ يُرِيدُ ٱلْحَيَوٰةَ ٱلدُّنْيَا وَزِينَتَهَا نُوَفِّ إِلَيْهِمْ أَعْمَالَهُمْ فِيهَا وَهُمْ فِيهَا لا يُبْخَسُونَ ۞ أُوْلَنَبِكَ ٱلَّذِينَ لَيْسَ لَهُمْ أَعْمَالَهُمْ فِيهَا وَهُمْ فِيهَا لا يُبْخَسُونَ ۞ أُوْلَنَبِكَ ٱلَّذِينَ لَيْسَ لَهُمْ فِي الْأَخِرَةِ إِلاَّ ٱلنَّالُ وَحَبِطَ مَا صَنَعُواْ فِيهَا وَبَاطِلُ مَّا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ لهود: ١٥-١٦.

في الصحيح عن أبي هريرة في قال: قال رسول الله في: «تعس عبد الدينار، تعس عبد الدرهم، تعس عبد الخميصة، تعس عبد الخميلة، إن أعطي رضي، وإن لم يُعْطَ سخط، تعس وانتكس، وإذا شيك فلا انتقش، طوبى لعبد آخذٍ بعنان فرسه في سبيل الله، أشعث رأسه، مغبر ق قدماه، إن كان في الحراسة كان في الحراسة، وإن كان في الساقة كان في الساقة، إن الساقة، إن الساقة، إن الساقة، إن السناذن لم يؤذن له، وإن شفع لم يشفع» (١).

### فيه مسائل:

الأولى: إرادة الإنسان الدنيا بعمل الآخرة.

الثانية: تفسير آية هود.

الثالثة: تسمية الإنسان المسلم عبد الدينار والدرهم والخميصة.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري(٢٨٨٦) و(٢٨٨٧) و(٦٤٣٥).

الرابعة: تفسير ذلك بأنه إن أعطى رضى، وإن لم يعط سخط.

الخامسة: قوله: "تعس وانتكس".

السادسة: قوله: "وإذا شيك فلا انتقش".

السابعة: الثناء على المجاهد الموصوف بتلك الصفات.

### الشرح:

هذا الباب باب عظيم من أبواب هذا الكتاب ترجمه الإمام- رحمه الله-بقوله: « باب من الشرك إرادة الإنسان بعمله الدنيا » .

« من الشرك »: يعني: من الشرك الأصغر أن يريد الإنسان بأعماله التي يعملها من الطاعات الدنيا ولا يريد بها الآخرة، وإرادة الإنسان الدنيا، يعني: ثواب الدنيا، فهو أعم من حال الرياء، فالرياء حالة واحدة من أحوال إرادة الإنسان الدنيا، فهو يصلي أو يزيد ويزين في صلاته لأجل الرؤية ولأجل المدح، لكن هناك أحوال أخر لإرادة الناس بأعمالهم الدنيا، فلهذا عطف الشيخ - رحمه الله - هذا الباب على الذي قبله ليبين أن إرادة الإنسان الدنيا تأتي في أحوال كثيرة أعم من حال الرياء بخاصة، لكن الرياء جاء فيه الحديث وخافه النبي عليه الصلاة والسلام على أمته فهو في وقوعه كثير والخوف منه جلل.

وهذا الباب اشتمل على الحكم بأن إرادة الإنسان بعمله الدنيا من الشرك .

وقوله: « **إرادة الإنسان** »: يعني أن يعمل العمل وفي إرادته أي الذي بَعَثَه على العمل ثواب الدنيا، فهذا من الشرك بالله- جل جلاله- وسيأتي تفصيل أحوال ذلك .

«وقول الله تعالى: ﴿ مَن كَانَ يُرِيدُ ٱلْحَيَوٰةَ ٱلدُّنْيَا وَزِينَتَهَا نُوقِ اللهُمْ فِيهَا وَهُمْ فِيهَا لاَ يُبْخَسُونَ ﴿ أُوْلَئِكَ ٱلَّذِينَ لَيْسَ لَهُمْ فِيهَا وَمُلْفَهُمْ فِيهَا وَمُلِظِلُ مَّا كَانُواْ لَهُمْ فِي ٱلْآخِرَةِ إِلاَّ ٱلنَّارُ وَحَبِطَ مَا صَنعُواْ فِيهَا وَبَلطِلُ مَّا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ لهود: ١٥-١٦]»: هذه الآية مِنْ سورة هود مخصوصة بقوله تعالى: ﴿ مَن كَانَ يُرِيدُ ٱلْحَيَوٰةَ ٱلدُّنْيَا وَزِينَتَهَا نُوقِ إِلَيْهِمْ أَعْمَلُهُمْ فِيهَا ﴾ لابراء: ١٨] فهي مخصوصة بمن شاء الله - جل وعلا -، فقوله هنا: ﴿ مَن كَانَ يُرِيدُ ٱلْحَيَوٰةَ ٱلدُّنْيَا وَزِينَتَهَا نُوقِ إِلَيْهِمْ أَعْمَلُهُمْ فِيهَا وَهُمْ فِيهَا لا يَرْيدُ ٱلْحَيوٰةَ ٱلدُّنْيَا وَزِينَتَهَا نُوقِ إِلَيْهِمْ أَعْمَلُهُمْ فِيهَا وَهُمْ فِيهَا لا يَرْيدُ ٱلْحَيوٰةَ ٱلدُّنْيَا وَزِينَتَهَا نُوقِ إِلَيْهِمْ أَعْمَلُهُمْ فِيهَا وَهُمْ فِيهَا لا يُرْيدُ الله عني: ممن أراد الله - جل وعلا -له ذلك وممن شاءه الله، فهذا العموم الذي هنا مخصوص بآية الإسراء.

والذين يريدون الحياة الدنيا أصلاً وقصداً وتحركاً هم الكفار؛ ولهذا نزلت هذه الآية في الكفار، لكن لفظها يشمل كل من أراد الحياة الدنيا بعمله الصالح؛ ولهذا جمع الإمام محمد بن عبد الوهاب -رحمه الله -في رسالة له أحوال الناس فيما قاله السلف تفسيراً لهذه الآية، وجعل كلام السلف يتناول أربعة أنواع من الناس كلهم يدخل في هذا الوعيد:

النوع الأول بمن ركبوا هذا الشرك الأصغر وأرادوا بعملهم الحياة الدنيا: أنه يعمل العمل الصالح وهو فيه مخلص لله- جل وعلا -، ولكن يريد به ثواب الدنيا ولا يريد به ثواب الآخرة، كأن: يتعبد الله- جل وعلا- بالصلاة وهو فيها مخلص لله، أدَّاها على طواعية واختيار وامتثال لأمر الله، لكن يريد منها

أن يصحَّ بدنه، أو وصل رحمه وهو يريد منه أن يحصل له في الدنيا الذكر الطيب والصلة ونحو ذلك، أو عمل أعمالاً من التجارة والصدقات وهو يريد بذلك تجارة لكي يكون عنده مال فيتصدق وهو يريد بذلك ثواب الدنيا.

والأعمال التي يعملها العبد ويستحضر فيها ثواب الدنيا على قسمين:

القسم الأول: أن يكون العمل الذي عمله، واستحضر فيه ثواب الدنيا وأراده، ولم يرد ثواب الآخرة، لم يُرغّب الشرع فيه بذكر ثواب الدنيا، مثل: الصلاة والصيام ونحو ذلك من الأعمال والطاعات، فهذا لا يجوز له أن يريد به الدنيا، ولو أراد به الدنيا، فإنه مشرك ذلك الشرك.

والقسم الثاني: أعمال رتَّب الشارع عليها ثواباً في الدنيا، ورغَّب فيها بذكر ثوابٍ لها في الدنيا، مثل: صلة الرحم، وبر الوالدين، ونحو ذلك، وقد قال عليه الصلاة والسلام: « من سرَّه أن يبسط له في رزقه و ينسأ له في أثره فليصل رحمه »(١) فهذا النوع إذا استحضر في عمله حين يعمل ذلك العمل،

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد ١٥٦/٣ بنحوه، من حديث أبي سعيد الخدري، وأصله متفق عليه من حديث أنس.

استحضر ذلك الثواب الدنيوي، وأخلص لله في العمل ولم يستحضر الثواب الأخروي، فإنه داخل في الوعيد فهو من أنواع هذا الشرك، لكن إن استحضر الثواب الدنيوي والثواب الأخروي معاً، له رغبة فيما عند الله في الآخرة ويطمع في الجنة، ويهرب من النار، واستحضر ثواب هذا العمل في الدنيا، فإنه لا بأس بذلك؛ لأن الشرع ما رغب فيه بذكر الثواب في الدنيا إلا للحض عليه، كما قال عليه الصلاة والسلام: «من قتل قتيلاً فله سلبه »(۱) فمن قَتل حربيا في الجهاد لكي يحصل على السلب، ولكن قصده من الجهاد الرغبة فيما عند الله ولم حجل وعلا على السلب، ولكن أتى هذا من زيادة الترغيب له ولم يقتصر على هذه الدنيا بل قلبه معلق أيضاً بالآخرة، فهذا النوع لا بأس به ولا يدخل في النوع الأول مما ذكره السلف في هذه الآية.

النوع الثاني مما ذكره السلف مما يدخل تحت هذه الآية ﴿ مَن كَانَ يُرِيدُ الْحَيَوٰةَ الدُّنْيَا وَزِينَتَهَا نُوفِ إِلَيْهِمْ أَعْمَلَهُمْ فِيهَا وَهُمْ فِيها لاَ يُعلَى الله عَمْل العمل الصالح لأجل المال، فهو يعمل العمل لأجل ما يحصله من المال، مثل: أن يدرس و يتعلم العلم الشرعي لأجل الوظيفة فقط وليس في همه رفع الجهالة عن نفسه ومعرفة العبد بأمر ربه ونهيه والرغب في الجنة وما يقرب منها والهرب من النار وما يبعد عنها، فهذا داخل في ذلك، أو حفظ القرآن ليكون إماماً في المسجد، ويكون له الرَّزق الذي يأتي من بيت المال، فغرضه من هذا العمل إنما هو المال، فهذا لم يعمل العمل من بيت المال، فغرضه من هذا العمل إنما هو المال، فهذا لم يعمل العمل العمل

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد ٣٠٦/٥ من حديث أبي قتادة.

صالحاً وإنما عمل العمل الذي في ظاهره أنه صالح ولكن في باطنه قد أراد به الدنيا.

النوع الثالث: أهل الرياء الذين يعملون الأعمال لأجل الرياء.

النوع الرابع: الذين يعملون الأعمال الصالحة ومعهم ناقض من نواقض الإسلام، كمن يصلي ويزكي ويتصدق ويقرأ القرآن ويتلوه، ولكن هو مشرك الشرك الأكبر، فهذا وإن قال إنه مؤمن فليس بصادق في ذلك؛ لأنه لوكان صادقاً لوحّد الله- جل وعلا -.

فهذه بعض الأنواع التي ذُكِرت في تفسير هذه الآية وكلها داخلة تحت قوله : ﴿ مَن كَانَ يُرِيدُ ٱلْحَيَوٰةَ ٱلدُّنْيَا وَزِينَتَهَا ﴾ فهؤلاء جميعاً أرادوا الحياة الدنيا وزينتها ولم يكن لهم هَمُّ في رضاً الله- جل وعلا- وطلب الآخرة بذلك العمل الذي عملوه .

وهنا إشكال أورده بعض أهل العلم: وهو أن الله - جل وعلا - قال في الآية الستى تليها ﴿ أُوْلَيْكِ اَلَّذِينَ لَيْسَ لَهُمْ فِي ٱلْأَخِرَةِ إِلَّا ٱلنَّارَ وَحَبِطَ مَا صَنَعُواْ فِيهَ وَبَلِطِلُ مَّا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ [هود: ١٦] وأن هذه في الكفار الأصليين أو فيمن قام به مكفر، أما المسلم الذي قامت به إرادة الدنيا فإنه لا يدخل في هذه الآية.

والجواب: أنه يدخل؛ لأن السلف أدخلوا أصنافاً من المسلمين في هذه الآية، والوعيد بقوله: ﴿ أُوْلَـٰ إِلَى اللهِ اللهِ مَن لَيْسَ لَهُمْ فِي الْآخِرَةِ إِلَّا ٱلنَّارَ ﴾ فمن كانت إرادته الحياة الدنيا فلم يتقرب إلى الله – جل وعلا – بشيء ﴿ مَن

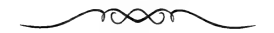
كَانَ يُرِيدُ ٱلْحَيَوٰةَ ٱلدُّنْيَا وَزِينَتَهَا نُوَقِ إِلْيَهِمْ أَعْمَالُهُمْ فِيهَا وَهُمْ فِيهَا لَا يُبْخَسُونَ ﴾ لهود: ١٥] فهؤلاء أرادوا الدنيا بكل عمل، وليس معهم من الإيمان والإسلام مصحح لأصل أعمالهم، فهؤلاء مخلدون في النار، أما الذي معه أصل الإيمان وأصل الإسلام الذي يصح به عمله، فهذا قد يحبط العمل بل يحبط عمله الذي أشرك فيه وأراد به الدنيا، وما عداه لا يحبط؛ لأن معه أصل الإيمان الذي يصحح العمل الذي لم يخالطه شرك.

فهذه الآية فيها وعيد شديد، وهذا الوعيد يشمل كما ذكرنا أربعة أصناف، وكما قال أهل العلم: إن العبرة هنا بعموم اللفظ لا بخصوص السبب، فهي وإن كانت في الكفار، لكن لفظها يشمل من أراد الحياة الدنيا من غير الكفار.

«في الصحيح عن أبي هريرة الله قال: قال رسول الله الله العبد الدينار، تعس عبد الدينار، تعس عبد الدينار، تعس عبد الخميصة، تعس عبد الخميطة .. إلخ» (۱): وجه الشاهد من ذلك: أنه دعا على عبد الدينار، وعلى عبد الدرهم، وعلى عبد الخميصة . وعبد الدينار والدرهم هو الذي يعمل العمل لأجل الدينار، ولولا الدينار لما تحركت همته في العمل، لولا هذه الخميصة لما تحركت همته في العمل، فهو إنما عمل لأجل هذا الدينار، لأجل هذه الدنيا، وما فيها من الدرهم، والجاه والمكانة ونحو ذلك، وقد سماه النبي عليه الصلاة والسلام عابداً للدينار، فدل ذلك على أنه من الشرك؛ لأن

<sup>(</sup>١) تقدم.

العبودية درجات، منها: عبودية الشرك الأصغر، ومنها عبودية الشرك الأكبر، فالذي يشرك بغير الله— جل وعلا— الشرك الأكبر هو عابد له، كأهل الأوثان، وعبدة الأصنام، وعبدة الصليب، وكذلك من يعمل الشرك الأصغر، ويتعلق قلبه بشيء من الدنيا فهو عابد، لذلك يقال: عَبْدُ هذا الشيء؛ لأنه هو الذي حرك همته، ومعلوم أن العبد مطيع لسيده، أينما وجهه توجه، فهذا الذي حركته همته للدنيا وللدينار وللدرهم عبد لها؛ لأن همته معلقة بتلك الأشياء، وإذا وجد لها سبيلاً تحرك إليها بدون النظر هل يوافق أمر الله— جل وعلا— أم لا يوافق أمر الله— جل وعلا— وشرعه ؟!



# « باب من أطاع العلماء والأمراء في تحريم ما أحل الله، أو تحليل ما حرمه، فقد اتخذهم أرباباً من دون الله » .

وقال ابن عباس: يوشك أن تنزل عليكم حجارة من السماء، أقول: قال رسول الله، وتقولون: قال أبو بكر وعمر (١).

وقال أحمد بن حنبل: عجبت لقوم عرفوا الإسناد وصحته، ويذهبون إلى رأي سفيان، والله تعالى يقول: ﴿ فَلْيَحْذَرِ ٱلَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنَ أُمْرِهِ أَن تُصِيبَهُمْ فِتْنَةٌ أَوْ يُصِيبَهُمْ عَذَابٌ أَأْلِيمٌ ﴾ للنور: ١٦٣ أتدري ما الفتنة الفتنة الشرك، لعله إذا ردَّ بعض قوله أن يقع في قلبه شيء من الزيغ فيهلك (٢).

وعن عدي بن حاتم: أنه سمع النبي السقرا هذه الآية ﴿ اَتَّخَذُوٓا ُ وَعَنَ عَدِي بِنَ حَاتَم: أَنهُ سَمِع النبي اللهِ وَالْمَسِيحَ اَبْرَنَ أَحْبَارَهُمْ وَرُهُ بَانَهُمْ أَرْبَابًا مِن دُونِ اللهِ وَالْمَسِيحَ اَبْرَنَ مَرْيَمَ وَمَآ أُمِرُوٓا إِلاَّ لِيَعْبُدُوٓا إِلَهَا وَاحِدًا لاَّ إِلَهَ إِلاَّ هُوَ سُبْحَانَهُ مَرْيَمَ وَمَآ أُمِرُوٓا إِلاَّ لِيَعْبُدُوٓا إِلَهَا وَاحِدًا لاَّ إِلَهَ إِلاَّ هُوَ سُبْحَانَهُ مَرْيَمَ وَمَآ أُمِرُوٓا إِلاَ لِيعَبُدُوا إِلَهَا وَاحِدًا لاَّ إِلَهُ إِلاَّ هُوَ سُبْحَانَهُ مُ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾ التوبة: ١٣١ فقلت له: إنا لسنا نعبدهم، قال: «أليس يحرمون ما أحل الله فتحرمونه، ويحلون ما حرم الله

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد (٣١٢١).

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن بطة في " الإبانة الكبرى" (٩٧).

فتحلونه؟۱» فقلت: بلى، قال: « فتلك عبادتهم »(۱) رواه أحمد والترمذي وحسنه .

### فيه مسائل:

الأولى: تفسير آية النور.

الثانية: تفسير آية براءة.

الثالثة: التنبيه على معنى العبادة التي أنكرها عُدي.

الرابعة: تمثيل ابن عباس بأبي بكر وعمر، وتمثيل أحمد بسفيان.

الخامسة: تغير الأحوال إلى هذه الغاية حتى صارعند الأكثر عبادة الرهبان هي أفضل الأعمال وتُسمَّى الولاية. وعبادة الأحبار هي العلم والفقه. ثم تغيرت الحال إلى أن عبد من دون الله من ليس من الصالحين. وعبد بالمعنى الثانى من هو من الجاهلين.

### الشرح:

هذا الباب والأبواب بعده في بيان مقتضيات التوحيد، ولوازم تحقيق شهادة أن لا إله إلا الله تقتضي وتستلزم أن يكون العبد مطيعاً لله- جل وعلا- فيما أحل وما حرم، مُحِلاً للحلال محرماً للحرام، لا يتحاكم إلا إليه- جل وعلا- ولا يُحَكِّمُ في الدين إلا شَرْعَ الله- جل وعلا.

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي (٣٠٩٤) وأحمد ٢٥٧/٤ و ٣٧٨

وليست وظيفتهم التي أذن لهم بها في الشرع أن يحللوا ما يشاءون، أو يحرموا ما يشاءون، بل وظيفتهم الاجتهاد في فقه النصوص، وأن يبينوا ما أحل الله وما حرم -جل وعلا - ، فهم أدوات ووسائل لفهم نصوص الكتاب والسنة ، ولذلك كانت طاعتهم تبعا لطاعة الله ورسوله، يطاعون فيما فيه طاعة لله-جل وعلا- ولرسوله، وما كان من الأمور الاجتهادية فيطاعون، لأنهم هم أفقه بالنصوص من غيرهم، فتكون طاعة العلماء والأمراء من جهة الطاعة التبعية لله ولرسوله، أما الطاعة الاستقلالية فليست إلا لله- جل وعلا- حتى طاعة النبي عليه الصلاة والسلام إنما هي تبع لطاعة الله- جل وعلا- فإن الله هو الذي أذن بطاعته وهو الذي أمر بطاعة رسوله ه، وهذا معنى الشهادة له بأنه رسول الله قال -جل وعلا -: ﴿ مَّن يُطِع ٱلرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ ٱللَّهُ ﴾ [النساء: ٨٠] وقــال -جــل وعــلا - : ﴿ وَمَآ أَرْسَلْنَا مِن رَّسُولِ إِلَّا لِيُطَاعَ بِإِذْن ٱللَّهِ ﴾ [النساء: ١٦٤].

فالطاعة الاستقلالية نوع من أنواع العبادة، فيجب إفراد الله - جل وعلا- بها، وغير الله - جل وعلا - إنما يطاع لأن الله - جل وعلا - أذن بطاعته، ويطاع فيما أذن الله به في طاعته، فالمخلوق لا يطاع في معصية الله؛ لأن الله لم يأذن أن يطاع مخلوق في معصية الخالق - جل وعلا - وإنما يطاع فيما أطاع الله - جل وعلا - فيه على النحو الذي يأتي.

فهذا الباب عقده الشيخ- رحمه الله- ليبين أن الطاعة من أنواع العبادة، بل إن الطاعة في التحليل وفي التحريم هي معنى اتخاذ الأرباب، كما قال الله

- جل وعلا-: ﴿ ٱتَّخَذُوٓا أَحْبَارَهُمْ وَرُهُبَانَهُمْ أَرْبَابًا مِّن دُونِ اللهِ وَٱلْمَسِيحَ ٱبْرِنَ مَرْيَمَ ﴾ [التوبة: ٣١] وما سيأتي من بيان حديث عدي ابن حاتم .

قوله: «باب من أطاع العلماء والأمراء »: العلماء والأمراء هم أولوا الأمسر في قوله -جسل وعلا- ﴿ يَآ يُتُهَا اللَّذِينَ ءَامَنُوٓ الْطِيعُواْ اللّهَ وَأَطِيعُواْ اللّه وَأَوْلِي اللّه وَأَوْلِي اللّه مَر مِنكُم النساء: ٩٥] قال العلماء: أولوا الأمريشمل من له الأمر في حياة الناس في دينهم- وهم العلماء- وفي دنياهم- وهم الأمراء-، وقد قال- جل وعلا-: ﴿ وَأُولِي اللّا مَر مِنكُم ولم يكرر فعل الطاعة، قال ابن القيم وغيره: دل هذا على أن طاعة أولي الأمر ليست استقلالاً وإنما يطاعون في طاعة الله ورسوله ، فإذا أمروا بمعصية فإنه لا طاعة لمخلوق في معصية الخالق.

والأمور الاجتهادية التي ليس فيها نص من الكتاب والسنة فإنهم يطاعون في ذلك لأن الله أذِنَ به، ولِمَا في ذلك من المصالح المرعية في الشرع.

قوله: «في تحريم ما أحل الله »: يعني في تحريم الأمر الذي أحله الله ، بحيث هناك حلال في الشرع فيحرمونه: أي يحرمه العالم، أو يحرمه الأمير، فيطيعه الناس، وهم يعلمون أنه حلال، لكن يطيعونه في التحريم، ومثاله: أن الله أحل أكل الخبز فيقولون: الخبز حرام عليكم ديناً، فلا تأكلوه تديناً، ويحرمونه لأجل ذلك، فإن أطاعوهم كان ذلك طاعة لهم في تحريم ما أحل الله.

قوله: «أو تحليل ما حرَّم الله »: يعني أحلوا ما يُعْلَم أن الله حرمه ، مثاله: حرم الله الخمر فأحله العلماء أو أحله الأمراء ، فمن أطاع عالماً أو أميراً في اعتقاد أن الخمر حلال ، وهو يعلم أنها حرام ، وأن الله حرمها ، فقد اتخذه رباً من دون الله - جل وعلا - .

ففي هذا الباب حكم وشرط، فالحكم قوله في آخره: «فقد اتخذهم أرباباً» وهو جزاء الشرط، والشرط قوله: «من أطاع العلماء والأمراء» وضابط هذا الشرط ما بينهما وهو قوله: «في تحريم ما أحل الله أو تحليل ما حرمه»، وهذا يستفاد منه - يعني من اللفظ - أنهم عالمون بما أحل الله، فحرموه طاعة لأولئك، عالمون بما حرم، فأحلوه طاعة لهم.

قوله في آخره: «فقد اتخذهم أرباباً »؛ ذلك لأجل آية سورة براءة: ﴿ آتَّخَذُوۤا أُحۡبَارَهُمْ وَرُهۡبَانَهُمْ أَرْبَابًا مِّن دُونِ ٱللهِ ﴾، وحديث عدي بن حاتم في ذلك .

مِّن دُونِ اللهِ ﴾ ما معنى الربوبية هنا؟ قال: الربوبية هنا بمعنى الألوهية: بمعنى المعبود ؛ لأن من أطاع على ذلك النحو فقد عَبَدَ ؛ لقول النبي الله لعدي حين قال: « إنا لسنا نعبدهم » فعدريٌ فَهِمَ مِنْ كلمة « أرباباً » العبادة ، وقال النبي النبي الدلك: « أليس يحرمون » إلخ ، فهو إقرار منه عليه الصلاة والسلام بأن معنى الربوبية هنا العبودية .

فلهذا قال الشيخ - رحمه الله - حينما سئل: الألوهية والربوبية أو كلمة الرب والإله من الألفاظ التي إذا اجتمعت افترقت، وإذا افترقت اجتمعت، يعني: كلفظ الفقير والمسكين، والإسلام والإيمان، ونحوهما؛ لأن الإله يطلق على المعبود، وجاء في نصوص كثيرة إطلاق الرب على المعبود كما ذكرنا في الآيات وفي الحديث، وكقوله عليه الصلاة والسلام في مسائل القبر: « .. فيأتيه ملكان فيسألانه من ربك؟ » يعني: من معبودك؛ لأن الابتلاء لم يقع في الرب الذي هو الخالق الرازق المحيى المميت.

إذاً لفظ (الرب) و (الإلهية) من الألفاظ التي إذا اجتمعت افترقت وإذا افترقت اجتمعت، فقد يُطلَق على الأرباب آلهة وعلى الآلهة أرباب، وهل هذا الإطلاق لأجل اللغة؟ يعني أن أصله في اللغة يدخل هذا في هذا وهذا في ذاك، أو أنه لأجل اللزوم والتضمن؟ الظاهر -عندي- الأخير، وهو أنه لأجل اللزوم والتضمن، فإن الربوبية مستلزمة للألوهية، والألوهية متضمنة للربوبية فإذا ذُكِرَ الإله فقد تضمن ذلك ذكر الرب، وإذا ذكر الرب استلزم ذلك ذِكر الإله، ولهذا قال- جل وعلا- هنا: ﴿ وَلَا يَأْمُرَكُمُ أَن تَتَّخِذُواْ ٱلْمَلَتِكَةَ

وَٱلنَّبِيِّانَ أَرْبَابًا ﴾ [آل عمران: ١٨] يعني: آلهة ؛ لاستلزام لفظ الربوبية للإلهية، وكذلك قوله: ﴿ ٱتَّخَذُوٓ الْأَحْبَارَهُمْ وَرُهْبَانَهُمْ أَرْبَابًا ﴾ يعني:آلهة معبودين كما أتى تفصيله في الحديث.

«وقال ابن عباس: يوشك أن تنزل عليكم حجارة من السماء، أقول: قال رسول الله ها، وتقولون: قال أبو بكر وعمر »(1): هذا الحديث رواه الإمام أحمد بإسناد صحيح وإسناده: عن عبد الرزاق، عن معمر، عن طاوس، عن ابن عباس، أو نحو ذلك، وقد ذكر إسناده شيخ الإسلام ابن تيمية في موضع في الفتاوى بنصه، فذكر الإسناد والمتن، وغالب الذين خرجوا كتاب التوحيد قالوا: إن هذا الأثر لا أصل له بهذا اللفظ، وهذه جراءة منهم حيث إنهم ظنوا أن كل كتب الحديث بين أيديهم، ولو تتبعوا كتب أهل العلم لوجدوا أن إسناده والحكم عليه موجود في كتبهم.

ووجه الاستشهاد ما اشتمل عليه هذا الأثر، وهو قوله: « يوشك أن تنزل عليكم حجارة من السماء، أقول: قال رسول الله ها، وتقولون: قال أبو بكر وعمر » لأن الواجب على المسلم إذا سمع حديثاً عن النبي هوعلم فقهه، أو بينه له أهل العلم ألا يترك ذلك الحديث وفقهه لقول أحد كائناً من كان، إذا كان الحديث ظاهراً في الدلالة على ذلك، وكان القول الآخر لا دليل عليه، أما إذا كانت المسألة اجتهادية في الحديث من جهة الفهم فهذا مجاله واسع، وابن عباس رضي الله عنهما يُحمَل كلامه هذا على أنَّ هؤلاء الذين قالوا له

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد (٣١٢١).

تلك المقالة، قالوا له: قال أبو بكر وعمر، عارضوا قوله في المتعة بقول أبي بكر وعمر الذي هو مناقض لصريح قول النبي ، ومعلوم أن أبا بكر وعمر رضي الله عنهما كانا يذهبان إلى أن إفراد الحج أفضل من التمتع وابن عباس كان يوجب أفضلية التمتع ويسوق الأدلة في ذلك، وقول أبي بكر وعمر أخذ به طائفة من أهل العلم كمالك وغيره، بل قال طائفة: إن إفراده الحج وسفره مرة أخرى للعمرة خير له من أن يجمع بين حج وعمرة في سفرة واحدة، كما هو اختيار شيخ الإسلام، واختيار غيره من المحققين.

والمقصود من ذلك أن كلام ابن عباس هذا ليس في المسألة الفقهية، يعني: أن المؤلف رحمه الله لم يسق قول ابن عباس لخصوص مسألة التمتع والإفراد، ولكن في مسألة عموم لفظه، وهو أنه لا يُعارض قول النبي عليه الصلاة والسلام الظاهر معناه بقول أحد لا دليل له على قوله، ولو كان ذلك القائل أبا بكر وعمر رضي الله عنهما، فكيف بمن دونهما من التابعين أو من الصحابة، فكيف بأئمة أهل المذاهب وأصحاب أهل المذاهب ورحمهم الله تعالى - ؟؟!! واحترام العلماء وأهل المذاهب واجب، لكن أجمع أهل العلم على أن من استبانت له سنة من سنن الرسول المهالم يكن له أن يتركها لقول أحد كائناً من كان .

« وقال أحمد بن حنبل: عجبت لقوم عرفوا الإسناد وصحته يذهبون إلى رأي سفيان »: وسفيان هو: ابن سعيد بن مسروق الثوري أحد العلماء المعروفين وكان له مذهب و له أتباع.

قوله: « ينهبون إلى رأي سفيان » يدل على أن سفيان لم يكن له مستند على ما ذهب إليه، وهو عالم من العلماء، وأحد الزهاد الصالحين المشهورين،

ولكن قد تخفاه السنة فيكون قد حكم برأيه أو بتقعيد عنده، لكن السنة جاءت بخلاف ذلك، فلا يسوغ أن يُجعَل رأي سفيان في مقابل الحديث النبوي.

« والله تعالى يقول: ﴿ فَلْيَحْدَرِ ٱلَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ آ أَن تُصِيبَهُمْ فَتَنة الشرك ، فِتَىنة أَوْ يُصِيبَهُمْ عَذَابُ أَأَلِيمُ ﴾ النور: ١٦٣ أتدري ما الفتنة؟ الفتنة الشرك ، لعله إذا ردَّ بعض قوله أن يقع في قلبه شيء من الزيغ فيهلك »: إذا ردَّ بعض قول النبي عليه الصلاة والسلام لقول أحد يُخشَى عليه أن يُعاقب فيقع في قلبه زيغ ، قال الله - جل وعلا - عن اليهود: ﴿ فَلَمَّا زَاغُوا أَزَاعُ آللَّهُ قُلُوبَهُمْ ﴾ فهم زاغوا بمحض إرادتهم واختيارهم ، مع بيان الحجج وظهور الدلائل والبراهين لكن لما زاغوا أزاغ الله قلوبهم عقوبة منه لهم على ذلك ، وهذا معنى قول ه : ﴿ فَلْيَحْذَرِ ٱلَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ آ أَن تُصِيبَهُمْ فِتُنةً ﴾ معنى نوع شرك ، وقد يصل ذلك إلى الشرك الأكبر بالله - جل وعلا - إذا كان في تحليل الحرام مع العلم بأنه حرام ، وتحريم الحلال مع العلم بأنه حلال.

«عن عدي بن حاتم: أنه سمع النبي الله يقرأ هذه الآية: ﴿ اَتَّخَذُوٓاْ الْحَبَارَهُمْ وَرُهُ بَنَهُمْ أَرْبَابًا مِّن دُونِ اللهِ وَالْمَسِيحَ اَبْنَ مَرْيَمَ وَمَا أُمِرُوٓاْ إِلاَّ لِيَعْبُدُوٓاْ إِلنَهَا وَحِدًا لاَّ إِلنَهَ إِلاَّ هُوَ سُبْحَننَهُ عَمَّا وَمَا أُمِرُوٓاْ إِلاَّ هُوَ سُبْحَننَهُ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾ فقلت له: إنا لسنا نعبدهم »: فيه أنه فهم من قوله: «أرباباً» أنهم المعبودون.

«قال عليه الصلاة والسلام: أليس يحرمون ما أحل الله فتحرمونه، ويحلون ما حرم الله فتحلونه ؟! فقلت: بلى، قال: فتلك عبادتهم » رواه أحمد والترمذي وحسنه (۱): هذا الحديث فيه بيان أن طاعة الأحبار والرهبان قد تصل إلى الشرك الأكبر، واتخاذ أولئك أرباباً ومعبودين، والأحبار هم: العلماء. والرهبان هم: العباد.

وطاعة الأحبار في التحليل والتحريم على درجتين:

الدرجة الأولى: أن يطيع العلماء أو الأمراء في تبديل الدين، يعني: في جعل الحرام حلالاً وفي جعل الحلال حراماً، فيطيعهم في تبديل الدين، وهو يعلم أن الحرام قد حرمه الله، ولكن أطاعهم تعظيماً لهم، فحلل ما أحلوه طاعة لهم وتعظيماً وهو يعلم أنه حرام، يعني: اعتقد أنه حلال وهو حرام في نفسه، أو حرَّم حلالا تبعاً لتحريمهم، وهو يعلم أن ما حرموه حلال ولكنه حرم تبعاً لتحريمهم، هذا يكون قد أطاع العلماء أو الأمراء في تبديل أصل الدين، فهذا هو الذي اتخذهم أرباباً، وهو الكفر الأكبر والشرك الأكبر بالله جل وعلا -، وهذا هو الذي صرَفَ عبادة الطاعة إلى غير الله؛ ولهذا قال الشيخ سليمان - رحمه الله - في شرحه لكتاب التوحيد: «الطاعة هنا في هذا الباب المراد بها طاعة خاصة، وهي الطاعة في تحليل الحرام أو تحريم الحلال» وهذا ظاهر.

الدرجة الثانية: أن يطيع الحبر، أو يطيع الأمير، أو يطيع الرهبان، في تحريم الحلال أو في تحليل الحرام من جهة العمل، أطاع وهو يعلم أنه عاص بذلك

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي (٣٠٩٤).

ومعترف بالمعصية لكن اتبعهم عملاً وقلبه لم يجعل الحلال حراماً متعيناً أو سائغاً، ولكن أطاعهم حباً له في المعصية، أو حباً له في مجاراتهم، ولكن في داخله يعتقد أن الحلال هو الحلال، والحرام هو الحرام، فما بدل الدين، قال شيخ الإسلام- رحمه الله -: هذا له حكم أمثاله من أهل الذنوب، وهاتان الدرجتان هما من كلام شيخ الإسلام ابن تيمية على هذه الآية ، فهذا له حكم أمثاله من أهل الذنوب والعصيان ؛ لأنه ما حرم الحلال ولا أحل الحرام، وإنما فعل الحرام من جهة العصيان، وجعل الحلال حراماً من جهة العصيان لا من جهة تبديل أصل الدين. ويريد الشيخ- رحمه الله- بذكر الرهبان وبإيراده للآية: التنبيه على أن الطاعة في تحليل الحرام، وتحريم الحلال، جاءت أيضاً من جهة الرهبان العباد، وهذا موجود عند المتصوفة وأهل الغلو في التصوف، والغلاة في تعظيم رؤساء الصوفية، فإنهم أطاعوا مشايخهم والأولياء الذين زعموا أنهم أولياء، أطاعوهم في تغيير الملة، فهم يعلمون أن السنة هي كذا وكذا، وأن خلافها بدعة، ومع ذلك أطاعوهم تعظيماً للشيخ، وتقديساً للولى، أو يعلمون أن هذا شرك والدلائل عليه من القرآن والسنة ظاهرة، لكن تركوه وأباحوا ذلك الشرك وأحلوه ؛ لأن شيخهم ومُقَدَّمُهم ورئيس طريقتهم أحله، وهذا كان في نجد كثيراً إبَّان ظهور الشيخ بدعوته، وهو موجود في كثير من الأمصار، وهو نوع من اتخاذ أولئك العباد أرباباً من دون الله- جل وعلا، وهذا المقام أيضاً فيه تفصيل على نحو الدرجتين اللتين ذكرتهما عن شيخ الإسلام- رحمه الله-.



«باب قول الله تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ يَزْعُمُونَ أَنَّهُمْ ءَامَنُواْ بِمَ أَنزِلَ إِلَيْكَ وَمَآ أُنزِلَ مِن قَبْلِكَ يُرِيدُونَ أَن يَتَحَاكَمُواْ إِلَى الطَّغُوتِ وَقَدْ أُمِرُواْ أَن يَكْفُرُواْ بِهِ وَيُرِيدُ ٱلشَّيْطَانُ أَن يُضِلَّهُمْ ضَلَالاً بَعِيدًا ﴿ وَقَدْ أُمِرُواْ أَن يَكْفُرُواْ بِهِ وَيُرِيدُ ٱلشَّيْطَانُ أَن يُضِلَّهُمْ ضَلَالاً بَعِيدًا ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ تَعَالُواْ إِلَىٰ مَآ أَنزَلَ ٱللَّهُ وَإِلَى ٱلرَّسُولِ رَأَيْتَ ٱلْمُنَافِقِينَ يَصُدُّونَ عَنكَ صَدُودًا ﴿ فَكَيْفَ إِذَا أَصَابَتْهُم مُرَا أَنزَلَ ٱللهُ وَإِنَى النَّهُ مَا أَنزَلَ ٱللهُ وَإِلَى الرَّسُولِ رَأَيْتَ ٱلْمُنَافِقِينَ يَصُدُّونَ عَنكَ صَدُودًا ﴿ فَكَيْفُونَ بِاللّهِ إِنْ أَرَدْنَا إِلاَّ مُصَدِيدًا أَن اللهُ إِنْ أَرَدْنَا إِلاَّ مُصَدِيدًا وَيَوْفِيقًا ﴾ »للنساء: ٢٠ - ١٢.

وقول عند ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ لَا تُفْسِدُواْ فِي ٱلْأَرْضِ قَالُواْ إِنَّمَا خَنُ مُصَلِحُونَ ﴾ والبقرة: (١١ وقوله: ﴿ وَلَا تُفْسِدُواْ فِي ٱلْأَرْضِ بَعْدَ إِصْلَحِهَا وَالْمَعُونَ خُوفَا وَطَمَعًا إِنَّ رَحْمَتَ ٱللهِ قَرِيبُ مِّنَ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ اللاعبراف: ١٥٦ وقول عند ﴿ أَفَحُكُم الْجَهِلِيَّةِ يَبْغُونَ وَمَنْ أَحْسَنُ مِنَ ٱللهِ حُكْمًا لِقَوْمِ وَقُول الله عَدْمَ اللهِ حُكْمًا لِقَوْمِ يُوقِنُونَ ﴾ المائدة: ٥٠٠.

وعن عبد الله بن عمرو رضي الله عنهما أن رسول الله ه قال: « لا يؤمن أحدكم حتى يكون هواه تبعاً لما جئت به » (١) قال النووي: حديث صحيح رويناه في كتاب " الحجة " بإسناد صحيح.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي عاصم في " السنة" (١٥) والحديث ضعيف.

وقال الشعبي: كان بين رجل من المنافقين ورجل من اليهود خصومة، فقال اليهودي: نتحاكم إلى محمد ها؛ لأنه عرف أنه لا يأخذ الرشوة، وقال المنافق: نتحاكم إلى اليهود؛ لعلمه أنهم يأخذون الرشوة فاتفقا على أن يأتيا كاهنا في جهينة فيتحاكما إليه فنزلت ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ يَزَّعُمُونَ ﴾ الآية (١).

وقيل: نزلت في رجلين اختصما، فقال أحدهما: نترافع إلى النبي قوقال الآخر: إلى كعب بن الأشرف، ثم ترافعا إلى عمر، فذكر له أحدهما القصة، فقال للذي لم يرض برسول الله هذا أكذلك؟ قال: نعم، فضربه بالسيف فقتله (٢).

### فيه مسائل:

الأولى: تفسير آية النساء وما فيها من الإعانة على معرفة فهم الطاغوت.

الثانية: تفسير آية البقرة: (وإذا قيل لهم لا تفسدوا في الأرض) الآية. الثالثة: تفسير آية الأعراف: (ولا تفسدوا في الأرض بعد إصلاحها). الرابعة: تفسير (أفحكم الجاهلية يبغون).

الخامسة : ما قال الشعبي في سبب نزول الآية الأولى .

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن هجرير في " التفسير" (١٩٨٩) و (٩٨٩٢) و (٩٨٩٣).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الثعلبي كما في " الدر المنثور" عن ابن عباس، وأخرجه الطبري في " التفسير" من طريق مجاهد (١-٩٩) بإسناد صحيح. وانظر" فتح الباري" ٣٧/٥

السادسة: تفسير الإيمان الصادق والكاذب.

السابعة : قصة عمر مع المنافق .

الثامنة : كون الإيمان لا يحصل لأحد حتى يكون هواه تبعاً لما جاء به الرسول صلى الله عليه وسلم .

### الشرح:

هذا الباب من الأبواب العظيمة المهمة في هذا الكتاب، وذلك لأن إفراد الله - جل وعلا - بالوحدانية في ربوبيته وفي إلهيته يتضمن ويقتضي ويستلزم - جميعاً - أن يُفرَد في الحكم، فكما أنه - جل وعلا - لا حُكم إلا حكمه في ملكوته، فكذلك يجب أن يكون لا حُكم إلا حكمه فيما يتخاصم فيه الناس وفي الفصل بينهم، فالله- جل وعلا- هو الحُكُم، وإليه الحُكم سبحانه، قال- جل وعلا -: ﴿ فَٱلْحُكُمُ لِلَّهِ ٱلْعَلِيِّ ٱلْكَبِيرِ ﴾ لغافر: ١٦]. وقال- جل وعلا -: ﴿ إِن ٱلْحُكُّمُ إِلَّا لِلَّهِ ﴾ [الأنعام: ٥٧] فتوحيد الله- جل وعلا- في الطاعة وتحقيق شهادة أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله لا يكون إلا بأن يكون العباد مُحكمين لما أنزل الله - جل وعلا - على رسوله . فترك تحكيم ما أنزل الله على رسوله ه بحكم الجاهلية، أو بحكم القوانين، أو بحكم سواليف البادية، أو بكل حكم مخالف لحكم الله- جل وعلا- هذا من الكفر الأكبر بالله - جل جلاله - ومما يناقض كلمة التوحيد: شهادة أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله.

وقد عقد الشيخ- رحمه الله- هذا الباب ليبين أن الحكم بما أنزل الله فرض، وأن ترك الحكم بما أنزل الله وتحكيم غير ما أنزل الله في شؤون المتخاصمين وتنزيل ذلك منزلة القرآن أن ذلك شرك أكبر بالله- جل وعلا -، وكفر محرج من ملة الإسلام.

قال الإمام الشيخ محمد بن إبراهيم- رحمه الله- في أول رسالته «تحكيم القوانين »: إن من الكفر الأكبر المستبين، تنزيل القانون اللعين، منزلة ما نزل به الروح الأمين، على قلب سيد المرسلين، ليكون حكماً بين العالمين، مناقضة ومحادة لما نزل من رب العالمين. انتهى كلامه بمعناه.

فلا شك أن إفراد الله بالطاعة ، وإفراده بالحكم ، وتحقيق شهادة أن لا إله إلا الله وأنَّ محمداً رسولَ الله ، كل ذلك يقتضي ألا يُحْكَم إلا بشرعه ؛ فلهذا كان الحكم بالقوانين الوضعية ، أو الحكم بسواليف البادية ، من الكفر الأكبر بالله - جل وعلا - ، لقوله تعالى -هنا في هذه الآية - : ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ يَزْعُمُونَ أَنَّهُمْ ءَامَنُواْ بِمَا أُنزِلَ إِلَيْكَ وَمَا أُنزِلَ مِن قَبَلِكَ يُرِيدُونَ أَن يَتَحَاكَمُواْ إِلَى ٱلطَّغُوت ﴾ النساء: ١٦٠ .

فمناسبة هذا الباب لكتاب التوحيد ظاهرة جلية ، وهي: أن التحاكم إلى غير شرع الله قدح في أصل التوحيد ، وأن الحكم بشرع الله واجب ، وأن تحكيم القوانين ، أو سواليف البادية أو أمور الجاهلية ، مناف لشهادة:أن لا إلىه إلا الله ، وأن محمداً رسول الله ؛ فإن من مقتضيات شهادة أن محمداً رسول الله أن يطاع فيما أمر ، وأن يصدق فيما أخبر ، وأن يجتنب ما عنه نهى وزجر ، وأن لا يعبد الله إلا بما شرع .

فالحكم بين المتخاصمين لا بدأن يرجَع فيه إلى حكم من خلق المتخاصمين، ومن خَلَقَ الأرض والسماوات، فالحكم الكوني القدري لله جل وعلا- وكذلك الحكم الشرعي لله- جل وعلا- فيجب ألا يكون بين العباد إلا تحكيم أمر الله- جل وعلا- فإنّ ذلك هو حقيقة التوحيد في طاعة الله- جل وعلا- في مسائل التخاصم بين الخلق.

« باب قول الله تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ يَزُّعُمُونَ أَنَّهُمْ ءَامَنُواْ بِمَآ أُنزلَ إِلَيْكَ وَمَآ أُنزِلَ مِن قَبْلِكَ ﴾ [النساء: ٦٠] » . قوله ﴿ يَزْعُمُونَ ﴾ يسدل على أنهم كَذَبَّة ، فلا يجتمع الإيمان مع إرادة الحكم والتحاكم إلى الطاغوت ، قوله: ﴿ يُريدُونَ ﴾ هذا ضابط مهم، وشرْطٌ في نفي أصل الإيمان عمَّن تحاكم إلى الطاغوت، فإنّ من تحاكم إلى الطاغوت قَدْ يكون بإرادته- وهي الطواعية والاختيار والرغبة في ذلك وعدم الكراهة -، وقد يكون بغير إرادته، بأنَّ يكون مُجبَراً على ذلك، وليس له في ذلك اختيار، وهو كاره لذلك، فالأول هو الذي ينتفي عنه الإيمان، إذ لا يجتمع الإيمان بالله وبما أنزل إلى النبي ﷺ وما أنزل من قبله مع إرادة التحاكم إلى الطاغوت، فالإرادة شرط؛ لأن الله - جل وعلا- جعلها في ذلك مساق الشرط، فقال: ﴿ يُرِيدُونَ أَن يَتَحَاكُمُوٓا إلَّى ٱلطَّلغُوت ﴾ و ﴿ أَن يَتَحَاكُمُوٓا ﴾ هذا مصدر، يعني: يريدون التحاكم إلى الطاغوت، والطاغوت: اسم لكل ما تجاوز به العبد حده من متبوع، أو معبود، أو مطاع -كما تقدم بيانه-.

قوله: ﴿ وَقَدْ أُمِرُواْ أَن يَكَفُرُواْ بِهِ ﴾ : يعني أن يكفروا بالطاغوت، وأن يكفروا بكل تحاكم إلى غير شرع الله - جل وعلا - ، فالأمر بالكفر بالتحاكم إلى الطاغوت أمر واجب، ومِن إفراد التوحيد، ومِن إفراد تعظيم الله - جل وعلا - في ربوبيته، فمن تحاكم إلى الطاغوت بإرادته، فقد انتفى عنه الإيمان أصلاً، كما دلت عليه الآية.

قوله: ﴿ وَقَدْ أُمِرُوٓاْ أَن يَكُفُرُواْ بِهِ عَلَيْ الشَّيْطَانُ أَن يُضِلَّهُمْ ضَلَلاً بَعِيدًا ﴾ دل أذلك على أن هذا من وحى الشيطان، ومن تسويله.

وقول المن الله وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ لَا تُفْسِدُواْ فِي الْأَرْضِ قَالُواْ إِنَّمَا خَنْ مُمُ مُصَلِحُونَ ﴾ [البقرة: ١١] الإفساد في الأرض: الإشراك بالله، و بتحكيم غير شرع الله، فالأرض إصلاحها بالشريعة والتوحيد، وإفسادها بالشرك بأنواعه الذي منه الشرك في الطاعة ؛ ولهذا ساق الشيخ هذه الآية تحت هذا الباب، لأجل أن يبين لك أن صلاح الأرض بالتوحيد الذي منه إفراد الله - جل وعلا - بالطاعة وأن لا يُحَاكم إلا إلى شرعه، وأن إفساد الأرض بالشرك، الذي منه أن يُجعَل حكم غير الله - جل وعلا - جائز التحاكم إليه .

وهذه الآية ظاهرة في أنَّ مِنْ خصال المنافقين أنهم يسعون في الشرك وفي وسائله وأفراده ويقولون: إنما نحن مصلحون وفي الحقيقة أنهم هم المفسدون ولكن لا يشعرون ؛ لأنهم إذا أرادوا الشرك ورَغِبوا فيه وحاكموا وتحاكموا إلى غير شرع الله فإنَّ ذلك هو الفساد والسعي فيه سعيٌّ في الإفساد.

وقوله : ﴿ أَفَحُكُم ٱلْجَهِلِيَّةِ يَبْغُونَ ۚ وَمَنْ أَحْسَنُ مِنَ ٱللَّهِ حُكْمًا لِّقَاوْمِ يُوقِنُونَ ﴾ [المائدة: ٥٠] وحكم الجاهلية هو: أن يَحْكُم بعضهم على بعض، بأن يسن البشر شريعة فيجعلونها حكماً، والله- جل وعلا- هو الذي خلق العباد، وهو أعلم بما يصلحهم، وما فيه العدل في الفصل بين الناس في أقضيتهم وخصوماتهم، فمن حَاكُمَ إلى شرائع الجاهلية فقد حكّم البشر، ومعنى ذلك أنه اتخذه مطاعاً من دون الله، أو جعله شريكاً لله- جل وعلا- في عبادة الطاعة، والواجب أن يجعل العبد حكمه وتحاكمه إلى الله- جل وعلا-دون ما سواه، وأن يعتقد أن حكم الله- جل وعلا- هو أحسن الأحكام، ﴿ أَفَغَيْرَ ٱللَّهِ أَبْتَغِي حَكَمًا ﴾ [الأنعام: ١١٤] وقال هنا: ﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ مِنَ ٱللَّهِ حُكِّمًا لِّقَوْمِ يُوقِنُونَ ﴾ فَدَل على أن حكم غيره إنما هو -كما قال طائفة - زبالة أذهان ونحاتة أفكار لا تساوي شيئاً عند من عقل تصرف الله - جل وعلا- في ملكه وملكوته وأنْ ليس ثمَّ حكم إلا حكم الرب- جل

وهذه المسألة - أعني مسألة التحاكم إلى غير شرع الله - من المسائل التي يقع فيها خلط كثير، خاصة عند الشباب في هذه البلاد وفي غيرها، وهي من أسباب تفرق المسلمين؛ لأن نظر الناس فيها لم يكن واحداً، والواجب أن يتحرى طالب العلم ما دلت عليه الأدلة وما بين العلماء من معاني تلك الأدلة وما فقهوه من أصول الشرع والتوحيد وما بينوه في تلك المسائل.

ومن أوجه الخلط في ذلك: أنهم جعلوا المسألة - مسألة الحكم والتحاكم واحدة، يعني: جعلوها صورة واحدة، وهي متعددة الصور، فمن صورها: أن يكون هناك تشريع لتقنين مستقل، يضاهى به حكم الله - جل وعلا - . هذا التقنين من حيث وضعه كفر، والواضع له، والمشرع والسّان لذلك، وجاعل هذا التشريع منسوباً إليه وهو الذي حكم بهذه الأحكام، هذا المشرع كافر، وكفره ظاهر؛ لأنه جعل نفسه طاغوتاً، فدعا الناس إلى عبادته، عبادة الطاعة وهو راض، وهناك من يحكم بهذا التقنين - وهذه الحالة الثانية - فالمشرع حالة ومن يحكم بذلك التشريع حالة، ومن يتحاكم إليه حالة، ومن يجعله في بلده من جهة الدول هذه حالة رابعة.

فصارت عندنا الأحوال أربعاً: المشرِّع، ومن أطاعه في جعل الحلال حراماً والحرام حلالاً ومناقضة شرع الله؛ هذا كافر. ومن أطاعه في ذلك فقد اتخذه رباً من دون الله. والحاكم بذلك التشريع فيه تفصيل: فإن حكم مرة أو مرتين أو أكثر من ذلك ولم يكن ذلك ديدناً له وهو يعلم أنه عاص بتحكيم غير شرع الله، فهذا له حكم أمثاله من أهل الذنوب، ولا يُكفَّر حتى يستحل؛ ولهذا تجد أن بعض أهل العلم يقول: الحاكم بغير شرع الله لا يُكفَّر إلا إذا استحل، وهذا صحيح، ولكن لا تنزَّل هذه الحالة على حالة التقنين والتشريع، كما قال ابن عباس: ليس الكفر الذي تذهبون إليه، هو كفر دون كفر. يعني: أن من حكم في مسألة أو في مسألتين بهواه بغير شرع الله وهو يعلم أنه عاص ولم يستحل، هذا كفر دون كفر.

أما الحاكم الذي لا يحكم بشرع الله بتاتاً ويحكُم دائماً ويُلزِم الناس بغير شرع الله، فهذا مِن أهل العلم من قال: يكفر مطلقاً ككفر الذي سنَّ القانون ؛

لأن الله - جل وعلا - قلا : ﴿ يُرِيدُونَ أَن يَتَحَاكُمُوٓا إِلَى ٱلطَّاغُوتِ ﴾ فجعل الذي يحكم بغير شرع الله مطلقاً طاغوتاً وقال: ﴿ وَقَدْ أُمِرُوٓا أَن يَكُفُرُوا بِهِ ٤ ﴾ .

ومن أهل العلم من قال: حتى هذا النوع لا يكنر حتى يستحل ؛ لأنه قد يعمل ذلك ويحكم وهو يعتقد في نفسه أنه عاص، فله حكم أمثاله من المدمنين على المعصية الذين لم يتوبوا منها. والقول الأول وهو أن الذي يحكم دائماً بغير شرع الله ويلزم الناس بغير شرع الله أنه كافر —هو الصحيح – عندي – وهو قول الجد الشيخ محمد بن إبراهيم – رحمه الله – في رسالته «تحكيم القوانين » لأنه لا يصدر في الواقع من قلب قد كفر بالطاغوت، بل لا يصدر إلا ممن عظم القانون، وعظم الحكم بالقانون.

الحال الثالثة: حال المتحاكمين، يعني: الدي يذهب هو وخصمه ويتحاكمون إلى قانون، فهذا فيه تفصيل -أيضاً- وهو: إن كان يريد التحاكم إلى الطاغوت، وله رغبة في ذلك، ويرى أن الحكم بذلك سائغ ولا يكرهه، فهذا كافر أيضاً؛ لأنه داخل في هذه الآية، ولا تجتمع -كما قال العلماء- إرادة التحاكم إلى الطاغوت مع الإيمان بالله بل هذا ينفي هذا، والله- جل وعلا- قال: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ يَزْعُمُونَ ﴾.

وأما إن كان لا يُريد التحاكم ولا يرضاه، وإنما أجبر على ذلك، كما يحصل في البلاد الأخرى، من إلزامه بالحضور مع خصمه إلى قانوني أو إلى قاضٍ يحكم بالقانون، أو أنه عَلِمَ أن الحق له في الشرع فرفع الأمر إلى القاضي

في القانون لعلمه أنه يوافق حكم الشرع، فهذا الذي رفع أمره في الدعوى على خصمه إلى قاضٍ قانوني لعلمه أن الشرع يعطيه حقه وأن القانون وافق الشرع في ذلك فهذا الأصح أيضاً - عندي - أنه جائز.

وبعض أهل العلم يقول: يتركه ولو كان الحق له، والله - جل وعلا- وصف المنافقين بقوله: ﴿ وَإِن يَكُن لَّهُمُ ٱلْحَقُّ يَأْتُواْ إِلَيْهِ مُدْعِنِينَ ﴾ النور: ٤٩] فالذي يرى أن الحق ثبت له في الشرع وما أجاز لنفسه أن يترافع إلى غير الشرع إلا لأنه يأتيه ما جعله الله - جل وعلا - له مشروعاً فهذا لا يدخل في إرادة التحاكم إلى الطاغوت فهو كاره ولكنه حاكم إلى الشرع فعلم أن الشرع يحكم له فجعل الحكم الذي عند القانوني وسيلة للوصول إلى الحق الذي ثبت له شرعا.

الحال الرابعة: حال الدولة التي تحكم بغير الشرع، تحكم بالقانون، فالدول التي تحكم بالقانون –أيضا – فقد فصل الشيخ محمد بن إبراهيم الكلام في هذه المسألة في فتاويه، وخلاصة قوله: أن الكفر بالقانون فرض، وأن تحكيم القانون في الدول إن كان خفيا نادرا فالأرض أرض إسلام، يعني: أن الدولة دولة إسلام، فيكون له حكم أمثاله من الشركيات التي تكون في الأرض، قال: وإن كان ظاهرا فاشيا، فالدار دار كفر، يعني: الدولة دولة كفر، فيصبح الحكم على الدولة راجع إلى هذا التفصيل:

إن كان تحكيم القانون قليلا وخفيا، فهذه لها حكم أمثالها من الدول الظالمة، أو التي لها ذنوب وعصيان ووجود بعض الشركيات في دولتها. وإن كان ظاهرا فاشيا -والظهور يضاده الخفاء، والفشو يضاده القلة- قال: فالدار

دار كفر، وهذا التفصيل هو الصحيح؛ لأننا نعلم أنه صار في دول الإسلام تشريعات غير موافقة لشرع الله – جل وعلا – والعلماء في الأزمنة الأولى ما حكموا على الدار بأنها دار كفر ولا على تلك الدول بأنها دول كفرية إلا لأن الشرك له أثر في الدار، وإذا قلنا: الدار فنعني الدولة، فمتى كان التحاكم إلى الطاغوت ظاهراً فاشياً فالدولة دولة كفر، ومتى كان قليلاً خفياً أو كان قليلاً ظاهراً ويُنكر، فالأرض أرض إسلام، والدار دار إسلام، و الدولة دولة إسلام.

فهذا التفصيل يتضح به هذا المقام وبه تَجمع بين كلام العلماء ولا تجد مضادة بين قول عالم وعالم ولا تشتبه المسألة- إن شاء الله تعالى-.



### « باب من جحد شيئاً من الأسماء والصفات»

وقول الله تعالى: ﴿ وَهُمْ يَكُفُرُونَ بِٱلرَّحْمَانِ قُلُ هُوَ رَبِّى لَآ إِلَهُ إِلَّا هُوَ رَبِّى لَآ إِلَهُ إِلَّا هُوَ عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ وَإِلَيْهِ مَتَابِ ﴾ الرعد: ٣٠.

وية صحيح البخاري قال علي: «حدِّثوا الناس بما يعرفون، أتريدون أن يُكذَّب الله ورسوله ١٤»(١).

وروى عبد الرزاق عن معمر، عن ابن طاوس، عن أبيه ، عن ابن عباس رضي الله عنهما: « أنه رأى رجلاً انتفض لما سمع حديثاً عن النبي الله عنهمات استنكاراً لذلك، فقال: ما فرق هؤلاء ١١٩ يجدون رقة عند محكمه، ويهلكون عند متشابهه ؟»(١) انتهى.

ولما سمعت قريش رسول الله الله الله الله الله الله المحمن أنكروا ذلك، فأنزل الله فيهم وَهُمْ يَكُفُرُونَ بِٱلرَّحْمَنَ ﴾ (٣).

#### فيه مسائل:

الأولى: عدم الإيمان بجحد شيء من الأسماء والصفات. الثانية: تفسير آية الرعد.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري(١٢٧).

<sup>(</sup>٢) أخرجه عبدالرزاق في " المصنف" (٢٠٨٩٥).

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير في " التفسير" (٢٠٣٩٧).

الثالثة: ترك التحديث بما لا يفهم السامع.

الرابعة: ذكر العلة: أنه يُفضي إلى تكذيب الله ورسوله، ولو لم يتعمد المنكر.

الخامسة: كلام ابن عباس لمن استنكر شيئاً من ذلك، وأنه أهلكه.

#### الشرح:

هذا الباب ترجم له إمام هذه الدعوة بقوله: «باب من جحد شيئاً من الأسماء والصفات» يعني وما يلحقه من الذم، وأن جحد شيء من الأسماء والصفات مناف لأصل التوحيد ومن خصال الكفار والمشركين.

وقد ذكرنا فيما سبق أن توحيد الإلهية عليه براهين، ومن براهينه توحيد المعرفة والإثبات وهو توحيد الربوبية وتوحيد الأسماء والصفات، فمِن أدلة توحيد الإلهية توحيد الربوبية كما سبق في « باب قول الله تعالى: ﴿ أَيُشُرِكُونَ مَا لاَ يَخْلُقُ شَيْئًا وَهُمْ يُخْلَقُونَ ﴾ [الأعراف: ١٩١] » وكذلك توحيد الأسماء والصفات برهان على توحيد الإلهية، ومَنْ حصل عنده ضلال في توحيد الأسماء والصفات فإن ذلك سيتبعه ضلال في توحيد الإلهية؛ ولهذا تجد المبتدعة الذين ألحدوا في أسماء الله وفي صفاته من هذه الأمة: من الجهمية، والمعتزلة، والرافضة، والأشاعرة، والماتريدية، ونحو هؤلاء، تجد أنهم لما انحرفوا في باب توحيد الأسماء والصفات لم يعلموا حقيقة معنى توحيد الإلهية ففسروا (الإله) بغير معناه الذي

دلت عليه اللغة ودل عليه الشرع، وكذلك لم يعلموا متعلقات الأسماء والصفات وآثارها في ملك الله – جل وعلا – وسلطانه؛ لهذا عقد الشيخ – رحمه الله – هذا الباب لأجل أن يبين أن تعظيم الأسماء والصفات من كمال التوحيد وأن جحد الأسماء والصفات مناف لأصل التوحيد، فالذي يجحد اسماً سمى الله به نفسه أو سماه به رسوله في وثبت ذلك عنه وتيقنه فإنه يكون كافراً بالله – جل وعلا – كما قال سبحانه عن المشركين : ﴿ وَهُمْ يَكُفُرُونَ بِالله – جل وعلا – كما قال سبحانه عن المشركين : ﴿ وَهُمْ يَكُفُرُونَ بِالله – جل وعلا – كما قال سبحانه عن المشركين : ﴿ وَهُمْ يَكُفُرُونَ بِالله – جل وعلا – كما قال سبحانه عن المشركين : ﴿ وَهُمْ

والواجب على العباد من أهل هذه الملة، أن يوحدوا الله - جل وعلا - في أسمائه وصفاته : أن يتيقن ويؤمن بأن الله - جل وعلا - في الله - جل وعلا - في الله - جل وعلا - في صفاته كما قال - جل وعلا - في الله - جل وعلا - في صفاته كما قال - جل وعلا - في كم شَلِّهِ مَثْنَ الله مثيل في أسمائه ولا في صفاته كما قال - جل وعلا - في كم شَلِّه مِن الله مثيل في ألسميع الله صفتي الشمورى : ١١ فنف كم وأثبت نفى أن يما ثِل الله شيء - جل وعلا - وأثبت له صفتي السمع والبصر.

قال العلماء: قدَّم النفي قبل الإثبات على القاعدة العربية المعروفة أن التخلية تسبق التحلية، فيجب أن يخلو القلب من كل براثن التمثيل ومن كل ما كان يعتقده المشركون الجاهلون من تشبيه الله بخلقه، أو تشبيه خلق الله به، فإذا خلا القلب من كل ذلك، وبرئ من التشبيه والتمثيل، أثبت ما يستحقه الله - جل وعلا - من الصفات، فأثبت هنا صفتين وهما السمع والبصر.

وسبب ذكر السمع والبصر هنا في مقام الإثبات دون غيرهما من الصفات، أو دون ذكر غير اسم السميع والبصير من الأسماء ؛ لأن صفتي السمع

والبصر مشتركة بين أكثر المخلوقات الحية، فجل المخلوقات الحية التي حياتها بالروح والنفس لا بالنماء فإن السمع والبصر موجود فيها جميعاً، فالإنسان له سمع وبصر وسائر أصناف الحيوانات لها سمع وبصر، فالذباب له سمع وبصر يناسبه، وكذلك الطيور، والأسماك، والدواب الصغيرة، والحشرات كل له سمع وبصر يناسبه.

ومن المتقرر عند كل عاقل أن سمع هذه الحيوانات ليس متماثلاً، وأن بصرها ليس متماثلاً وأن سمع الحيوان ليس مماثلاً لسمع الإنسان، فسمع الإنسان ربما كان أبلغ وأعظم من سمع كثير من الحيوانات وكذلك البصر، فإذا كان كذلك كان اشتراك المخلوقات التي لها سمع وبصر في السمع والبصر اشتراكا في أصل المعنى، ولكلِّ سمع وبصر بما قُدِّر له وما يناسب ذاته، فإذا كان كذلك ولم يكن وجود السمع والبصر في الحيوان وفي الإنسان مقتضياً لتشبيه الحيوان بالإنسان، فكذلك إثبات السمع والبصر للملك الحي القيوم ليس على وجه المماثلة للسمع والبصر في الإنسان أو في المخلوقات، فلله - جل وعلا سمع وبصر يليق به، كما أن للمخلوق سمعا وبصرا يليق بذاته الحقيرة الوضيعة، فسمع الله كامل مطلق من جميع الوجوه لا يعتريه نقص وبصره كذلك.

واسم الله (السميع) هو الذي استغرق كل الكمال في صفة السمع، وكذلك اسم الله (البصير) هو الذي استغرق كل الكمال في صفة البصر، فدل ذلك على أن النفي مقدم على الإثبات، وأن النفي يكون مجملاً والإثبات يكون مفصلاً، فالواجب على العباد أن يعلموا أن الله - جل

جلاله- متصف بالأسماء الحسنى وبالصفات العلى وأن لا يجحدوا شيئاً من أسمائه وصفاته، فمن جَحَدَ شيئاً من أسماء الله وصفاته فهو كافر؛ لأن ذلك صنيع الكفار والمشركين.

والإيمان بالأسماء والصفات يقوي اليقين بالله، وهو سبب لمعرفة الله، والعلم به، بل إن العلم بالله ومعرفة الله - جل وعلا - تكون بمعرفة أسمائه وصفاته، وبمعرفة آثار الأسماء والصفات في ملكوت الله - جل وعلا -، وهذا باب عظيم ربما يأتي له زيادة إيضاح عند « باب قول الله تعالى ﴿ وَلِلَّهِ وَهُذَا بَابِ عَظْيم رَبّا يأتي له زيادة إيضاح عند « باب قول الله تعالى ﴿ وَلِلَّهِ الْأَسْمَآءُ ٱلْحُسْنَىٰ فَٱدْعُوهُ بِهَا ﴾ [الأعراف: ١٨٠] ».

فتلخص من هذا أن لقوله: «باب من جحد شيئاً من الأسماء والصفات» صلة وطيدة بكتاب التوحيد من جهتين:

الجهة الأولى: أن من براهين توحيد العبادة توحيد الأسماء والصفات.

الثانية: أن جحد شيء من الأسماء والصفات شرك وكفر مخرج من الملة، وأن من ثبت عنده الاسم، أو ثبتت الصفة، وعَلِمَ أن الله - جل وعلا - أثبتها لنفسه، وأثبتها له رسوله الله ثم جحدها ونفاها أصلاً، فإن هذا كفر؛ لأنه تكذيب بالكتاب وبالسنة.

« وقول الله تعالى : ﴿ وَهُمْ يَكُفُرُونَ بِٱلرَّحْمَانِ ﴾ [الرعد: ٣٠] الآية»، الرحمن: من أسماء الله – جل وعلا – والمشركون والكفار في مكة كانوا يقولون: لا نعلم الرحمن إلا رحمن اليمامة، فكفروا باسم الله (الرحمن)،

وهذا كفر بنفسه ؛ ولهذا قال - جل وعلا - : ﴿ وَهُمْ يَكُفُرُونَ بِٱلرَّحْمَٰنِ ﴾ يعني : باسم الله (الرحمن) ، وهذا اسم من أسماء الله الحسنى ، وهو مشتمل على صفة الرحمة ؛ لأن (الرحمن) فيه صفة الرحمة ومبني على وجه المبالغة ، فالرحمن أبلغ في اشتماله على صفة الرحمة من اسم (الرحيم) ؛ ولهذا لم يتسم به على الحقيقة إلا الله - جل وعلا - فهو من أسماء الله العظيمة التي لا يشركه فيها أحد ، أما (الرحيم) فقد أطلق الله - جل وعلا - على بعض عباده بأنهم رحماء ، وأن نبيه هذا رحيم كما قال : ﴿ بِٱلْمُؤْمِنِينَ رَءُوفٌ رَحِيمٌ ﴾ . التوبة : ١٢٨ .

والاسم والصفة بينهما ارتباط من جهة أن كل اسم لله - جل وعلا - مشتمل على صفة، فأسماء الله ليست جامدة، بل كل اسم من أسماء الله مشتمل على صفة، فالاسم من أسماء الله يدل على مجموع شيئين بالمطابقة. وهما: الذات، والصفة التي اشتمل عليها الاسم، ويدل على أحدهما: الذات، أو الصفة بالتضمن؛ ولهذا نقول: كل اسم من أسماء الله متضمن لصفة من صفات الله ودال بالمطابقة على كل من الذات و الصفة، أي الذات المتصفة بالصفة حتى لفظ الجلالة (الله) الذي هو علم على المعبود بحق - جل وعلا - مشتق - على الصحيح من قولي أهل العلم -؛ لأن أصله (الإله) حذفت همزته تخفيفا لكثرة دعائه وندائه بذلك في أصل العربية، فهو مأخوذ من (الإلهة) وهي العبادة، فلفظ الجلالة (الله) ليس اسما جامدا، بل هو مشتق من ذلك.

وجميع الصفات التي تتضمنها الأسماء كلها دالة على كمال الله- جل وعلا- وعلى عظمته، فالعبد المؤمن إذا أراد أن يكمل توحيده فليعظم العناية

بالأسماء والصفات؛ لأن معرفة الاسم والصفة يجعل العبد يراقب الله - جل وعلا - وتؤثر هذه الأسماء والصفات في توحيده وقلبه وعلمه بالله ومعرفته كما سيأتي في تقاسيم الأسماء والصفات.

«وقي صحيح البخاري قال علي « حدّ ثوا الناس بما يعرفون، أتريدون أن يُكذّب الله ورسوله ؟١» (١) هذا فيه دليل على أن بعض العلم لا يصلح لكل أحد؛ فإن من العلم ما هو خاص ولو كان نافعاً في نفسه ومن أمور التوحيد، لكن ربما لا يعرفه كثير من الناس، وهذا مِن مِثل بعض أفراد توحيد الأسماء والصفات كبعض مباحث الأسماء والصفات، وذكر بعض الصفات لله – جل وعلا – فإنها لا تناسب كل أحد حتى إن بعض المتجهين إلى العلم قد لا تطرح عليه بعض المسائل الدقيقة في الأسماء والصفات، ولكن يؤمرون بالإيمان بذلك إجمالاً، والإيمان بالمعروف والمعلوم المشتهر في الكتاب والسنة، أما دقائق البحث في الأسماء والصفات فإنما هي للخاصة، ولا تناسب العامة والمبتدئين في طلب العلم؛ لأن منها ما يشكل، ومنها ما قد يؤول بقائله إلى أن يكذّب الله ورسوله، كما قال هنا علي . «حدثوا الناس بما يعرفون أتريدون أن يُكذّب الله ورسوله؟!».

فمناسبة هذا الأثر لهذا الباب: أن من أسباب جحد الأسماء والصفات أن يحدّث المرء الناس بما لا يعقلونه من الأسماء والصفات، لأن عامة الناس عندهم إيمان إجمالي بالأسماء والصفات يصح معه توحيدهم وإيمانهم

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (١٢٧).

وإسلامهم، فالدخول في تفاصيل ذلك غير مناسب إلا إذا كان المخاطب يعقل ذلك ويعيه، وليس أكثر الناس كذلك؛ ولهذا نهى الإمام مالك ورحمه الله – لما حُدِّث عنده بحديث الصورة نهى المتحدث بذلك؛ لأن العامة لا يحسنون فهم مثل هذه المباحث، وهكذا في بعض المسائل في الأسماء والصفات لا تناسب العامة، فقد يكون سبب الجحد تحديث الرجل ببحث لا يعقله، فيؤول به ذلك إلى أن يجحد شيئاً من العلم بالله – جل وعلا –، أو أن يجحد شيئاً من الأسماء والصفات.

فالواجب على المسلم وبخاصة طالب العلم أن لا يجعل الناس يكذّبون شيئاً مما قاله الله-جل وعلا- أو أخبربه رسوله في، ووسيلة ذلك التكذيب أن يحدِّث الناس بما لا يعرفون، وبما لا تبلغه عقولهم، كما جاء في الحديث الآخر: «ما أنت بمحدِّث قوماً حديثاً لا تبلغه عقولهم إلا كان لبعضهم فتنة» (۱) وقد بوَّب على ذلك البخاري في الصحيح في كتاب العلم بقوله: «باب من ترك بعض الاختيار مخافة أن يقصر فهم بعض الناس عنه فيقعوا في أشد منه» وهذا من الأمر المهم الذي ينبغي للمعلّم والمتحدث والواعظ والخطيب أن يعيه، وأن يحدِّث الناس بما يعرفون وأن يجعل تقوية التوحيد وإكمال توحيدهم والزيادة في إيمانهم بما يعرفون لا بما ينكرون.

« وروى عبد الرزاق عن معمر، عن ابن طاوس، عن أبيه، عن ابن عبد الرزاق عن معمر، عن ابن عبد الله عنهما: أنه رأى رجلاً انتفض لما سمع حديثاً عن

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (١٤).

النبي هيا الصفات استنكاراً لذلك، فقال: ما فرقُ هؤلاء ؟!! يجدون رقة عند محكمه، ويهلكون عند متشابهه؟»(١): هذا الرجل لما لم يعرف هذه الصفة انتفض؛ لأنه فهم من هذه الصفة المماثلة أو التشبيه، فخاف من تلك الصفة، والواجب على المسلم أنه إذا سمع صفة من صفات الله في كتاب الله أو في سنة النبي أن يجريها مجرى جميع الصفات، وهو أن إثبات الصفات لله - جل وعلا - إثبات بلا تكييف، وبلا تمثيل، فإثباتنا للصفات على وجه تنزيه الله - جل وعلا - عن المثيل والنظير في صفاته وأسمائه، فله من كل اسم وصفة أعلى وأعظم ما يشتمل عليه من المعنى؛ ولهذا قال ابن عباس هنا: «ما فرقُ هؤلاء؟» يعني: ما سبب خوف هؤلاء؟ لماذا فرقوا؟ خافوا من هذه الصفة ومن إثباتها.

قوله: « يجدون رقة عند محكمه» يعني: إذا خوطبوا بالحكم الذي يعرفون، وجدوا في قلوبهم رقة لذلك، والحكم: هو ما يُعلَم، أي الذي يعلمه سامعه هذا هو الحكم.

قوله: « ويهلكون عند متشابهه» فإذا سمعوا في الكتاب أو السنة شيئاً لا تعقله عقولهم هلكوا عنده، وخافوا، وفرقوا، وأولوا، ونفوا أو جحدوا، وهذا من أسباب الضلال.

والمتشابه: الذي يشتبه علمه على سامعه.

والقرآن والعلم والشريعة كلها محكمة، وكلها متشابهة، ومنها محكم، ومنها متشابه، فهذه ثلاثة أقسام:

<sup>(</sup>١) أخرجه عبدالرزاق في المصنف (٢٠٨٩٥) وابن أبي عاصم في السنة(٤٨٥).

فالأول: المحكم كما قال- جل وعلا -: ﴿ الْمَرْ فَكُ كِتَابُ أُحْكِمَتُ عَالِمَتُهُ وَثُمَّ فُصِلَتْ مِن لَّدُنْ حَكِيمٍ خَبِيرٍ ﴿ أَلَّا تَعْبُدُواْ إِلَّا الله ﴾ على الله عكم، بمعنى: أن معناه واضح، وأن الله - جل وعلا- الحكمه، فلا اختلاف فيه ولا تباين، وإنما يصدق بعضه بعضاً كما قال - جل وعلا -: ﴿ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِندِ غَيْرِ ٱللّهِ لَوَجَدُواْ فِيهِ ٱخْتِلَافَ اَحَثِيرًا ﴾ وعلا -: ﴿ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِندِ غَيْرِ ٱللّهِ لَوَجَدُواْ فِيهِ ٱخْتِلَافَ احَثِيرًا ﴾ النساء: ١٨٦.

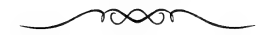
والقرآن والشريعة أيضاً متشابهة كلها، بمعنى: أن بعضها يشبه بعضاً، فهذا الحكم يشبه غيره، وهذه المسألة تشبه تلك؛ لأنها تجري معها في قاعدة واحدة، فنصوص الشريعة يصدق بعضها بعضاً ويؤول بعضها إلى بعض وقد قال – جل وعلا -: ﴿ ٱللّهُ نَزَّلَ أَحْسَنَ ٱلْحَدِيثِ كِتَابًا مُّتَشَابِهَا مَّثَانِى تَقْشَعِرُ مِنْهُ جُلُودُ ٱلَّذِينَ يَخْشُونَ رَبَّهُمْ ﴾ [الزمر: ٢٣] فقال : ﴿ كِتَابًا مُّتَشَابِهَا ﴾ فالقرآن متشابه، يعني: أن بعضه يشبه بعضاً، فهذا خبر في الجنة، وهذا خبر في الجنة، وبعض الأخبار يفصل بعضاً، وهذه قصة وهذه قصة، وكل تصدق الأخرى وتزيدها تفصيلاً، وهكذا كل ما في القرآن.

والقرآن أيضاً والشريعة والعلم منه محكم ومنه متشابه باعتبار آخر، كما جاء في آيسة آل عمسران : ﴿ هُوَ ٱلَّذِي أَنزَلَ عَلَيْكَ ٱلْكِتَابَ مِنْهُ ءَايَاتُ لَيُكَ الْكِتَابَ مِنْهُ ءَايَاتُ لَيُحَكَمَاتُ هُنَّ أُمُّ ٱلْكِتَابِ وَأُخَرُ مُتَشَابِهَاتُ ﴾ آال عمران: ٧] فمنه محكم:

وهو الذي اتضح لك علمه، ومنه متشابه: وهو الذي اشتبه عليك علمه. وبهذا نعلم أنه ليس عند أهل السنة والجماعة -أتباع السلف الصالح- شيء من المتشابه المطلق الذي لا يعلمه أحد، بمعنى أنه لا توجد مسألة من مسائل التوحيد، أو من مسائل العمل يشتبه علمها على كل الأمة هذا لا يوجد، بل ربما اشتبه على بعض الناس وبعضهم يعلم المعنى كما قال- جل وعالا-: ﴿ وَمَا يَعْلَمُ تَأْوِيلَهُ وَ إِلَّا آللَّهُ وَآلر اسِخُونَ فِي ٱلْعِلْمِ ﴾ [آل عمران: ٧] على أحد وجهى الوقف، فهذا المتشابه الموجود الذي هو قسيم للمحكم قد يشتبه على بعض الناس، فإذا اشتبه عليك علم شيء من التوحيد أو من الشريعة فإن الواجب ألا تفرَق عنده وألا تخاف وألا تتهم الشرع وإلا وقع في قلبك شيء من الزيغ ؛ لأن الذين يتبعون المتشابه بمعنى: لا يؤمنون به، فإن هؤلاء هم الذين في قلوبهم زيغ، وهذا هو الذي عناه ابن عباس رضى الله عنهما حين قال: « يجدون رقة عند محكمه ويهلكون عند متشابهه» يريد به هذا الوجه مِنْ أن الذين يهلكون عند المتشابه هم أهل الزيغ الذين قال الله- جل وعله في الله عنه الله فَأَمَّا ٱلَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ زَيْنُ فَيَتَّبِعُونَ مَا تَشَابَهُ مِنْهُ ٱبْتِغَآءَ ٱلْفِتْنَةِ وَٱبْتِغَآءَ تَأُويلِهِ ۚ ﴾ [آل عمران:٧].

فأهل الزيغ يتبعون المتشابه ابتغاء أحد أمرين: إما أن يبتغوا بالمتشابه الفتنة، وإما أن يبتغوا به التأويل، والواجب أن يُردَّ المتشابه إلى المحكم، فنعلم أن الشريعة يُصدِّق بعضها بعضاً، وأن التوحيد بعضه يدل على بعض، وكالقاعدة المعروفة في الصفات التي ذكرها عدد من

الأئمة كالخطابي وشيخ الإسلام في التدمرية: «أن القول في بعض الصفات كالقول في بعض» و «أن القول في الصفات كالقول في الذات يحتذى فيه حذوه وينهج على منواله». « ولما سمعت قريش رسول الله في ينكر الرحمن أنكروا ذلك، في أنزل الله في هم ﴿ وَهُمْ يَكُفُرُونَ بِالرَّحْمَنِ ﴾ الله عنى عدم التصديق بذلك هذا الرعد: ٣٠] » (١) فإنكار الصفة أو إنكار الاسم بمعنى عدم التصديق بذلك هذا جحد، وهذا يختلف عن التأويل فالتأويل والإلحاد له مراتب يأتي بيانها - إن شاء الله تعالى -.



<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير في التفسير (٢٠٣٩٧).

# « باب قول الله تعالى : ﴿ يَعْرِفُونَ نِعْمَتَ ٱللَّهِ ثُمَّد يُنكِرُ ونَهَا وَأَحْتُرُهُمُ ٱلْكَلْفِرُونَ ﴾ » [النحل: ٨٣]

قال مجاهد ما معناه: هو قول الرجل:هذا مالي ورثته عن آبائي. وقال عون بن عبد الله: يقولون: لولا فلان لم يكن كذا. وقال ابن قتيبة: يقولون هذا بشفاعة آلهتنا.

وقال أبو العباس -بعد حديث زيد بن خالد الذي فيه « وإن الله تعالى قال: أصبح من عبادي مؤمن بي وكافر..» الحديث، وقد تقدم -: وهذا كثير في الكتاب والسنة، يذمُّ سبحانه من يضيف إنعامه إلى غيره ويشرك به.

قال بعض السلف: هو كقولهم: كانت الريح طيبة، والملاح حاذقاً، ونحو ذلك مما هو جار على ألسنة كثير.

#### فيه مسائل:

الأولى: تفسير معرفة النعمة وإنكارها.

الثانية: معرفة أن هذا جار على السنة كثير.

الثالثة: تسمية هذا الكلام إنكاراً للنعمة.

الرابعة: اجتماع الضدين في القلب.

#### الشرح :

هذا الباب من الأبواب العظيمة في هذا الكتاب وبخاصة في هذا الزمن ؛ لشدة الحاجة إليه، وترجمه المصنف – رفع الله مقامه في الجنة – بقوله: « باب قول الله تعالى : ﴿ يَعْرِفُونَ نِعْمَتَ ٱللّهِ ثُمَّ يُنكِرُونَهَا أُ ﴾» فوصف الكفار في سورة النحل التي تسمى سورة النّعم، وصفهم بأنهم يعرفون نعمت الله ثم ينكرونها، وإنكار النعمة أن تُنسَب إلى غير الله، وأن يُجعَل المتفضل بالنعمة غير الذي أسداها وهو الله - جل جلاله -.

فالواجب على العبد أن يعلم أن كل النّعم من الله - جل وعلا - وأن كمال التوحيد لا يكون إلا بإضافة كل نعمة إلى الله - جل وعلا - وأن إضافة النعم إلى غير الله نقص في كمال التوحيد، ونوع شرك بالله - جل وعلا - ؛ ولهذا تكون مناسبة هذا الباب لكتاب التوحيد: أن ثمت ألفاظاً يستعملها كثير من الناس في مقابلة النعم أو في مقابلة اندفاع النقم وتكون تلك الألفاظ نوع شرك بالله - جل وعلا - بل هي شرك أصغر بالله - جل وعلا - فنبه الشيخ - رحمه الله - بهذا الباب على ما ينافي كمال التوحيد من الألفاظ، وأن نسبة النعم إلى الله - جل وعلا - واجبة.

قوله: ﴿ يَعْرِفُونَ نِعْمَتَ ٱللَّهِ ثُمَّ يُنكِرُونَهَا ۗ ﴾: أخذ بعض أهل العلم من هذه الآية أن لفظ (المعرفة) يستعمل في القرآن وفي السنة غالباً فيما يذم مِنْ أَخْذ المعلومات كقوله - جلل وعلا - : ﴿ ٱلَّذِينَ ءَاتَيْنَاهُمُ ٱلْكِتَابَ يَعْرِفُونَ أَبَّنَاهُمُ ٱلْكِتَابَ يَعْرِفُونَ أَبَّنَا آءَهُمْ ﴾ [البقرة: ١٤٦] وكقوله في هذه

الآية: ﴿ يَعْرِفُونَ نِعْمَتَ ٱللّهِ ثُمَّ يُنكِرُونَهَا ﴾ النحل: ١٨٣. وهذا على جهة الأكثرية، وإلا فقد وردت المعرفة بمعنى العلم كما جاء في صحيح مسلم من حديث ابن عباس أن النبي لله بعث معاذاً إلى اليمن قال له: ﴿ إنك تأتي قوماً أهل كتاب فليكن أول ما تدعوهم إليه أن يعرفوا الله، فإن هم عرفوا الله..» (١) فهذا يدل على أن بعض من روى الحديث من التابعين جعل المعرفة بمعنى العلم، وهم حجة في هذا المقام فيدل على أن استعمال المعرفة بمعنى العلم لا بأس به.

وهذا الباب معقود لألفاظ يكون استعمالها من الشرك الأصغر، ذلك أن فيها إضافة النعمة إلى غير الله، والله - جل وعلا - قال: ﴿ وَمَا بِكُم مِّن نِعْمَةٍ فَيها إضافة النعمة إلى غير الله، والله - جل وعلا - قال: ﴿ وَمَا بِكُم مِّن نِعْمَةٍ فَيها إضافة النحرة الله والنحل: ٥٣] وهذا نص صريح في العموم ؛ لأن مجيء النكرة في سياق النفي يدل على العموم ظهوراً، فإن سبقت النكرة بـ (من) دلت على العموم نصا، والتنصيص في العموم معناه أنه لا يخرج شيء من أفراده، فدلت الآية على أنه لا يخرج شيء من النعم أياً كان ذلك الشيء، صغيراً كان فدلت الآية على أنه لا يخرج شيء من النعم أياً كان ذلك الشيء، فكل النعم أو كبيراً، عظيماً أو حقيراً، لا يكون إلا من الله - جل وعلا -، فكل النعم أصغرت أو عظمت، هي من الله - جل جلاله - وحده، وأما العباد فإنما هم أسباب تأتي النعم على أيديهم، وأسباب في إيصال النعمة إليك، فمن كان سبباً في معالجتك، أو سبباً في نجاحك، أو نحو ذلك، سبباً في معالجتك، أو سبباً في تعيينك، أو سبباً في نجاحك، أو نحو ذلك، لا يدل على أنه هو ولي النعمة، أو هو الذي أنعم، فإن ولي النعمة هو الرب

<sup>(</sup>١) تقدم.

- جل وعلا -، وهذا من كمال التوحيد فإن القلب الموحد يعلم أنه ما ثم شيء في هذا الملكوت إلا والله - جل وعلا - هو الذي يرسله، وهو الذي يمسك ما يشاء كما قال سبحانه : ﴿ مَّا يَفْتَح ٱللَّهُ للِنَّاسِ مِن رَّحْمَةِ فَكَ مُمْسِكَ لَهَا وَمَا يُمْسِكُ فَلَا مُرْسِلَ لَهُ مِنْ بَعْدِهِ - ﴾ [فاطر: ٢] فكل النعم من الله - جل وعلا - والعباد أسباب في ذلك، فالواجب إذا أن تنسب النعمة إلى المسدي لا إلى السبب؛ لأن السبب لو أراد الله - جل وعلا - لأبطل كونه سببا، وهذا السبب إذا كان آدميا فقلبه بين إصبعين من أصابع الله- جل وعلا- لو شاء لصده عن أن يكون سبباً، أو أن ينفعك بشيء، فالله- جل وعلا- هو ولي النعمة، قال شيخ الإسلام- رحمه الله تعالى -: ما من أحد تعلق بمخلوق إلا وخذل، وما من أحد تعلق بمخلوق في حصول نفع له أو اندفاع مكروه عنه إلا خذل، وهذا في غالب المسلمين؛ وذلك لأن الواجب على المسلم أن يعلق قلبه بالله، وأن يعلم أن النعم إنما هي من عند الله، والعباد أسباب يسخِّرهم الله- جل جلاله- وهذا هو حقيقة التوحيد ومعرفة تصرف الله- جل وعلا- في ملكوته.

« قال مجاهد ما معناه: هو قول الرجل: هذا مالي ورثته عن آبائي» منافٍ لكمال آبائي» منافٍ لكمال التوحيد ونوع شرك؛ لأنه نسب هذا المال إليه ونسبه إلى آبائه، وفي الواقع أن هذا المال أنعم الله به على هذا المؤمن إذ جعل الله

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير في التفسير ١٥٧/١٤

- جل وعلا- قسمة الميراث تصل إليه، وهذا كله من فضل الله - جل وعلا - ومن نعمته، والوالد سبب في إيصال المال إليك؛ ولهذا لا يجوز للوالد أو لصاحب المال أن يقسم الميراث على ما يريد هو؛ لأن المال في الحقيقة ليس مالاً له كما قال -جل وعلا- : ﴿ وَءَاتُوهُم مِّن مَّالِ ٱللَّهِ ٱلَّذِي ءَاتَلكُمُ ﴾ النور: ٣٣] فهو مال الله - جل وعلا- يقسِمُه كيف يشاء « إن الله قَسَمَ بينكم أخلاقكم كما قَسَمَ بينكم أرزاقكم» (١).

فالواجب على العبد أن يعلم أن ما وصله من المال، أو وصله من النعمة عن طريق آبائه هو من فضل الله -جل وعلا- ونعمته، ووالده أو والدته أو قريبه سبب من الأسباب، فيحمد الله- جل وعلا- على هذه النعمة، ويقابل ذلك السبب بجزائه إما بدعاء وإما بغيره.

« وقال عون بن عبد الله: يقولون: لولا فلان لم يكن كذا» (٢): كقول القائل: لولا الطيار لذهبنا في هلكة، ولولا أن سائق السيارة كان ماهراً لذهبنا في كذا وكذا، أو يقول: لولا أن الشيخ كان مُعلِّماً وأفهمنا هذه المسألة لما فهمناها أبداً، أو يقول: لولا المدير الفلاني لفصلت، ونحو ذلك من الألفاظ التي فيها تعليق حصول الأمر بهذه الواسطة. والأمر إنما حصل بقضاء الله وبقدره، وبفضل الله وبنعمته من حصول النعم، أو اندفاع المكروه والنقم؛ ولهذا يجب على العبد أن يوحّد فيقول: لولا الله ثم فلان، فيجعل

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد ٢٨٧/١

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير في التفسير ١٥٧/١٤

مرتبة السبب ثانية، ولا يجعلها هي الأولى أو الوحيدة؛ لأن الله- جل وعلا- هو المسدي للنعم المتفضل بها.

قوله: « لولا فلان لم يكن كذا» إنما قال هنا: « فلان» من جهة كثرة الاستعمال، أما في الواقع فإن الناس يستعملونها فيما يتعلقون به من جمادات، كبيت، أو سيارة، أو طيارة، أو بقعة، أو مطر، أو ماء، أو سحاب، أو هواء، ونحو ذلك، فنسبة النعمة إلى إنسان، أو إلى بقعة، أو إلى فعل فاعل، أو إلى صنعة، أو إلى مخلوق، كل ذلك من نسبة النعم إلى غير الله وهو نوع من أنواع الشرك في اللفظ وهو من الشرك الأصغر بالله - جل وعلا - كما سيأتي في الباب بعده - إن شاء الله -.

« وقال ابن قتيبة: يقولون هذا بشفاعة آلهتنا»: يعني: إذا حصل لهم نعمة ، أو جاءتهم أمطار ، أو مال ، أو نجحوا في تجارتهم ، إذا حصل لهم ذلك توجهوا للأولياء ، أو توجهوا للأنبياء ، أو توجهوا للأصنام ، أو للأوثان ، فصرفوا لهم شيئاً من العبادة فقالوا: الآلهة شفعت لنا فلذلك جاءنا هذا الخير ، فيتذكرون آلهتهم وينسون أن المتفضل بذلك هو الله - جل وعلاوأن الله سبحانه لا يقبل شفاعة شركية من تلك الشفاعات التي يذكرونها.

« وقال أبو العباس بعد حديث زيد بن خالد الذي فيه « وإن الله تعالى قال: أصبح من عبادي مؤمن بي وكافر..» الحديث، وقد تقدم،: وهذا كثير في الكتاب والسنة، يذم سبحانه من يضيف إنعامه إلى غيره، ويشرك به. قال بعض السلف: هو كقولهم: كانت الريح طيبة، والملاح حاذقاً، ونحو ذلك مما هو جار على

ألسنة كثير: وهذا باب ينبغي الاهتمام به وتنبيه الناس عليه ؛ لأن نعم الله على أهل الإيمان في كل مكان كثيرة لا حصر لها ؛ ولهذا يجب أن تنسب النعم إلى الله – جل وعلا – وأن يُذكر بها وأن يُشكر ؛ لأن من درجات شكر النعمة أن تُضاف إلى من أسداها كما قال تعالى: ﴿ وَأَمَّا بِنِعْمَةِ رَبِّكَ فَحَدِّثُ ﴾ الضحى: ١١]، فأول درجات الشكر التحديث بالنعمة كأن تقول : هذا من فضل الله ، وهذه نعمة الله ، فإذا التفت القلب إلى مخلوق فإنه يكون قد أشرك هذا النوع من الشرك المنافي لكمال التوحيد.



## « باب قول الله تعالى: ﴿ فَ لَا تَجْعَلُواْ لِلَّهِ أَندَادًا وَأَنتُمْ تَعَلَّمُونَ ﴾» [البقرة: ٢٢]

قال ابن عباس رضي الله عنهما في الآية: الأنداد: هو الشرك، أخفى من دبيب النمل، على صفاة سوداء في ظلمة الليل، وهو أن تقول: والله وحياتك يا فلان، وحياتي، وتقول: لولا كليبة هذا لأتانا اللصوص، ولولا البطف الدار لأتى اللصوص. وقول الرجل لصاحبه: ما شاء الله وشئت. وقول الرجل: لولا الله وفلان، لا تَجعل فيها فلاناً، هذا كله شرك. رواه ابن أبي حاتم (1).

وعن عمر بن الخطاب ﴿ أن رسول الله ﴿ قال: «من حلف بغير الله فقد كفر أو أشرك ﴾ (٢) رواه الترمذي وحسنه وصححه الحاكم.

وقال ابن مسعود: لأن أحلف بالله كاذباً أحب إلي من أن أحلف بغيره صادقاً (٣).

وعن حذيفة الله عن النبي الله قال: « لا تقولوا ما شاء الله وشاء فلان، ولكن قولوا: ما شاء الله ثم شاء فلان» رواه أبو داود بسند

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم (٢٣٠).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي(١٥٣٥) والحاكم١٨/١ و٢٩٧/ وصححه ووافقه الذهبي.

<sup>(</sup>٣) أخرجه عبدالرزاق في " المصنف "٨/ ٤٦٩ والطبراني في " الكبير "( ٨٩٠٢).

صحيح (1)، وجاء عن إبراهيم النخعي أنه يكره أن يقول: أعوذ بالله وبك (٢)، ويجوز أن يقول: بالله ثم بك، قال: ويقولون: لولا الله ثم فلان ولا تقولوا: لولا الله وفلان.

#### فيه مسائل:

الأولى: تفسير آية البقرة في الأنداد.

الثانية: أن الصحابة رضي الله عنهم يفسرون الآية النازلة في الشرك الأكبر أنها تعم الأصغر.

الثالثة: أن الحلف بغير الله شرك.

الرابعة: أنه إذا حلف بغير الله صادقاً، فهو أكبر من اليمين الغموس. الخامسة: الفرق بين الواو و( ثم ) في اللفظ.

#### الشرح:

هذا «باب قول الله تعالى ﴿ فَ لاَ تَجُعلُواْ لِلّهِ أَندَادًا وَأَنتُمْ تَعُلَمُونَ ﴾ البقرة: ٢٢] »، وفيه بيان أن هناك ألفاظاً فيها التنديد، والتنديد معناه: أن تجعل غير الله نداً له، فيكون التنديد في نسبة النعم إلى غير الله، ويكون في الحلف بغير الله، ويكون في قول: ما شاء الله وشاء فلان، وغير ذلك من الألفاظ.

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود(٤٩٨٠) وصححه النووى.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي الدنيا في كتاب الصمت (٣٤٧).

فهذا الباب فيه بيان أن التنديد يكون في الألفاظ، والتنديد هنا المراد به: التنديد الأصغر الذي هو شرك أصغر في الألفاظ وليس التنديد الكامل الذي هو الشرك الأكبر.

« قوله - جل وعلا - : ﴿ فَ لَا تَجْعَلُواْ لِلَّهِ أَندَادَا وَأَنتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾ [البقرة: ٢٢] »: هذا عام يشمل اتخاذ الأنداد بالشرك الأكبر؛ لأن قوله: ﴿ أَندَادًا ﴾ نكرة الأنداد بأنواع الإشراك التي دون الشرك الأكبر؛ لأن قوله: ﴿ أَندَادًا ﴾ نكرة في سياق النهي، فتعم جميع أنواع التنديد، والتنديد منه ما هو مخرج من الملة، ومنه ما لا يخرج من الملة؛ ولهذا ساق عن ابن عباس أنه قال: «الأنداد: هو الشرك، أخفى من دبيب النمل» فجعل مما يدخل في هذه الآية الشرك الخفي أو شرك الألفاظ التي تخفى على كثير من الناس.

ومناسبة هذا الباب لكتاب التوحيد ظاهرة: من أن حقيقة التوحيد ألا يكون في القلب إلا الله- جل وعلا- وألا يتلفظ بشيء فيه جعل غير الله- جل وعلا- شريكاً أو نداً له كمن حلف بغير الله، أو كمن قال: ما شاء الله وشاء فلان، أو لولا كليبة هذا لأتانا اللصوص، ونحو هذه الألفاظ.

قوله: « لا تَجعل فيها فلاناً، هذا كله به شرك» يعني لا تقل: لولا الله وفلان، بل قل: لولا الله لحصل كذا، هذا هو الأكمل، فالذي ينبغي في استعمال هذه الألفاظ أن تنسب إلى الله، فظهر لنا هنا أن ثمت درجتين: كاملة، جائزة، وغير ذلك لا يجوز:

فالدرجة الأولى -وهي الكاملة-: أن يقول: لولا الله لما حصل كذا.

والدرجة الثانية وهي الجائزة -: أن يقول: لولا الله ثم فلان لما حصل كذا، فهذه جائزة وهي توحيد، لجعله مرتبة فلان نازلة عن مرتبة إنعام الله، ولكن هذا ليس هو الكمال؛ ولهذا قال ابن عباس هنا: « لا تجعل فيها فلاناً» لأن الكمال أن تقول: لولا الله لأتانا اللصوص، ولولا نعمة الله لما حصل كذا، هذه هي المرتبة الكاملة، والجواز أن تقول: لولا الله ثم فلان.

وأما الذي لا يجوز والذي قال فيه ابن عباس: «كله به شرك» فهو أن يقول: لولا الله وفلان، بالواو؛ لأن (الواو) تفيد التشريك بين المعطوف والمعطوف عليه دون تراخ في المرتبة، أما (ثم) فتفيد التراخي في المرتبة، أو التراخي في الزمن، على ما هو معلوم في هذا المبحث في حروف المعاني من النحو؛ فلهذا كان قول القائل: لولا الله وفلان شرك، أو ما شاء الله وشاء فلان شركا أصغر. والواجب أن يقول: لولا الله، أو أن يقول: ما شاء الله وحده، كما سيأتي في باب بعد ذلك.

فاتضح من هذا أن الكمال أن ينسب ذلك إلى الله - جل وعلا -وحده، وأن الجائز أن يقول: لولا الله ثم فلان.

 واليمين هي: تأكيد الكلام بمُعظَّم به بين المتكلم والمخاطب، بأحد حروف القسم الثلاثة: الواو، أو الباء، أو التاء، والواجب ألا يؤكّد الكلام إلا بالله - جل وعلا -؛ لأن المعظَّم على الحقيقة هو الله - جل وعلا -، وأما البشر فليسوا بمعظمين بحيث يُحلَف بهم، نعم ربما عُظمُوا بشيء يناسب ذاتهم التعظيم البشري اللائق بهم، أما التعظيم الذي يصل إلى حد أن يُحلَف به فهذا إنما هو لله - جل وعلا -.

فالواجب إذاً ألا يؤكد الكلام إلا بالله- جل وعلا- إذا أراد الحلف، فمن كان حالفاً فليحلف بالله، وليؤكّد الكلام بالله- جل وعلا- باستخدام أحد الأحرف الثلاثة: الواو، أو الباء، أو التاء.

وأما إذا استخدم غير هذه الأحرف كلفظ (في) ونحو ذلك فإنه لا يعد حلفاً إلا إن كان في قلبه أنه يمين ولكنه أخطأ التعبير، فالعبرة بما في النفس من المعاني، أما ما في اللفظ فإنه في هذا المقام يؤول إلى ما في القلب؛ لهذا قال هنا: «من حلف بغير الله فقد كفر أو أشرك» وإنما كفر أو أشرك؟ لأنه عظم هذا المخلوق كتعظيم الله - جل وعلا - في الحلف به، وكُفْره وشِرْكه شرك أصغر، وقد يصل إلى أن يشرك بالحلف شركاً أكبر إذا عظم المحلوف به كتعظيم الله - جل وعلا - في العبادة.

فَا ۚ لَكِ الله تعالى تعظيم لذلك المحلوف به في الحلف، فَإِنِ انْضَافَ إلى ذلك تعظيم المحلوف به تعظيم عبادة صار شركاً أكبر، كحلف الذين يعبدون الأوثان بأوثانهم فإنه شرك أكبر؛ لأنه يعظم ذلك الوثن، أو ذلك القبر، أو تلك البقعة، أو ذلك المشهد، أو ذلك الولي، يعظمه كتعظيم الله في العبادة

فيكون حلفه حلفاً بمعظَّم به في العبادة، ويكون شركا أصغر بمجرد الحلف بغير الله، فكل من حلف بغير الله فهو مشرك الشرك الأصغر قد يصل في بعض الأحوال إلى أن يكون مشركاً الشرك الأكبر إذا كان يعبد هذا الذي حلف به.

وهناك يمين بغير الله في اللفظ فهذه أيضاً شرك ولو لم يعقد القلب اليمين، كمن يكون دائماً على لسانه استعمال الحلف بالنبي، أو بالكعبة، أو بالأمانة، أو بولي، ونحو ذلك وهو لا يريد حقيقة اليمين وإنما يجري على لسانه مجرى اللغو، فهذا أيضاً شرك؛ لأنه تعظيم لغير الله- جل وعلا -.

« وقال ابن مسعود: لأن أحلف بالله كاذباً أحب إلى من أن أحلف بغيره صادقاً»: هذا لأجل عِظَم الحلف بغير الله - جل وعلا - وأن الحلف بغير الله شرك، وأما الكذب فإنه كبيرة والشرك الأصغر هذا أعظم من الكبائر؛ فلهذا استحب أن يكذب مع التوحيد وألا يصدق مع الشرك؛ لأن حسنة التوحيد أعظم من سيئة الكذب؛ ولأن سيئة الشرك أشنع من سيئة الكذب.

« وعن حذيفة عن النبي ها قال: « لا تقولوا: ما شاء الله وشاء فلان، ولكن قولوا: ما شاء الله شم شاء فلان» رواه أبو داود بسند صحيح»: هذا من جهة الإرشاد إلى ما ينبغي أن يقال، فلا تُجعَل مشيئة العبد مقارنة مشتركة مع مشيئة الله، بل الواجب أن يُنزِّه العبد لفظه حتى يُعَظِّم الله - جل وعلا -، والقلب المعظّم لله - جل وعلا - لا يمكن أن يستعمل لفظاً فيه جَعْل لمخلوق في مرتبة الله - جل وعلا - في المشيئة، أو في الحلف، أو في الصفات ونحو ذلك ؛ لهذا قال: « لا تقولوا ما شاء الله وشاء فلان» وهذا النهي للتحريم ؛ لأن هذا التشريك في المشيئة، شرك أصغر بالله - جل وعلا -.

قوله: « ولكن قولوا ما شاء الله ثم شاء فلان»: لأن (ثم) تفيد التراخي في المشيئة، وهذا لأن مشيئة العبد تبع لمشيئة الله – جل وعلا – قال تعالى : ﴿ وَمَا تَشَاءُونَ إِلا آَن يَشَاءَ اللهُ رَبُّ الْعَلْمِينَ ﴾ [التكوير: ٢٩] فمشيئة العبد ناقصة ومشيئة الله كاملة.

«وجاء عن إبراهيم النخعي أنه يكره أن يقول: أعوذ بالله وبك»: لأن (الواو) تقتضي التشريك في الاستعادة، والاستعادة كما ذكرنا لها جهتان: جهة ظاهرة، وجهة باطنة، أما الجهة الباطنة وهي: الالتجاء، والاعتصام، والرغب، والرهب، وإقبال القلب على المستعاذبه، فهذه لا تصلح إلا لله.

والاعتماد في الاستعادة على المخلوق فيما أقدره الله عليه جائز؛ لأن الاستعادة بالمخلوق ظاهرا فيما أقدره الله عليه جائزة؛ لهذا «كان يكره أن يقول: أعوذ بالله وبك» والكراهة في استعمال السلف يراد منها غالبا المحرم، وقد ترد لغير المحرم ولكن يستعملونها فيما لا نص فيه.

ومجيء الكراهة بمعنى التحريم في القرآن في قوله تعالى لما ذكر الكبائر في سورة الإسراء: ﴿ كُلُّ ذَ لِكَ كَانَ سَيِّئُهُ عِندَ رَبِّكَ مَكَرُوهَا ﴾ [الإسراء: ٣٨] وفي القراءة الأخرى ﴿ كُلُّ ذَ لِكَ كَانَ سَيِّئُهُ وَعِندَ رَبِّكَ مَكَرُوهَا ﴾ أي: محرما التحريم الشديد.

« ويجوز أن يقول: بالله ثم بك»: لما فيها من التراخي « قال: ويقولون: لولا الله ثم فلان، ولا تقولوا: لولا الله وفلان».



### « باب ما جاء فيمن لم يقنع بِالْحَلِفِ بِاللَّهِ »

عن ابن عمر رضي الله عنهما أن رسول الله الله الله الله الله التحلفوا بآبائكم، من حَلَفَ بالله فَلْيَصَدُق، ومن حُلِفَ له بالله فليرض، ومن لم يرض فليس من الله واه ابن ماجه بسند حسن (١).

#### فيه مسائل:

الأولى: النهي عن الحلف بالآباء.

الثانية: الأمر للمحلوف له بالله أن يرضى.

الثالثة: وعيد من لم يرض.

#### الشرح:

«باب ما جاء فيمن لم يقنع بالحلف بالله»، قوله: «لم يقنع» استفاد منه كثير من الشرَّاح أن المراد بهذا الباب ما يكون عند توجه اليمين على أحد المتخاصِمَين، فإنه إذا كانت الخصومة، وتوجهت اليمين في الدعوى فإن الواجب على الآخر أن يقنع بما حلف عليه الآخر بالله - جل وعلا - فخصُّوا ما جاء من الدليل، وخصُّوا هذا الباب بمسألة الدعاوى يعني: اليمين عند القاضي.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن ماجه(٢١٠١) وحسنه الحافظ في " فتح الباري "٢١٠١٥

وقال بعض أهل العلم: إن الحديث عام، والحديث حسنه طائفة من أهل العلم، كما ذكر الشيخ- رحمه الله- فقوله: « من حُلِفَ له بالله فليرض» هذا عام في كل حلف، سواء كان عند القاضي أو لم يكن عند القاضي، وهذا القول أوجه وأصوب ظاهراً؛ لأن سبب الرضى بما حُلِفَ عليه بالله هو التعظيم لله - جل وعلا - ؛ فإن تعظيم الله في قلب العبد يجعله يصدِّق من حَلَفَ له بالله، ولو كان كاذباً، لكن له ألا يبني عليه لكن يصدِّقه ولا يُظهِر تكذيباً له لتعظيم الله - جل وعلا - «من حُلِفَ له بالله فليرض» فليجعل توحيده وتعظيمه لله - جل وعلا - له وكذب ذاك في الحلف بالله عليه.

وقال طائفة من أهل العلم- وهذا قول ثالث -: إن هذا راجع إلى من عُرف صدقه في اليمين، أما من كان فاجراً فاسقاً لا يبالي إذا حلف أن يحلف كاذباً فإنه لا يجب تصديقه ؛ لأن تصديقه - والحالة هذه - مع قيام اليقين أو القرائن العامة بكذبه ليس بداخلٍ في الحديث؛ لقوله في أول الحديث: «من حُلفَ بالله فليصدق ومن حُلِف له بالله فليرض» فتعلق قوله: «من حُلِف له بالله هن كان صادقا، وهو قوله: «من حَلف بالله فليصدق»، يعني من حلف له من كان صادقا، فليرض.

قوله: «ومن لم يرض)» أي: من لم يرض باليمين بالله « فليس من الله» ، فيدل على أن فعله من الكبائر ؛ لأن قوله: « ليس من الله» هذا ملحق لفعله بالكبائر.

وهذا الباب فيه نوع تردد عند الشرَّاح، والظاهر في المراد منه أن الإمام المصنف - رحمه الله - ذكره تعظيماً لله - جل وعلا -، وقد ذكر في الباب

قبله من حلف بغير الله، وأن حكمه أنه مشرك، فهذا فيه أن الحلف بالله يجب تعظيمه، وأن لا يحلف المرء بالله إلا صادقاً، وأن لا يحلف بآبائه، وأن لا يحلف بغير الله، ومن حُلِف له بالله فواجب عليه الرضى تعظيماً لاسم الله، وتعظيماً لحق الله - جل وعلا -، حتى لا يقع في قلبه استهانة باسم الله الأعظم، وعدم اكتراث به أو بالكلام المؤكّد به.

فتلخص من هذا أن كثيراً من أهل العلم جعلوا قول المصنف: «باب ما جاء فيمن لم يقنع بالحلف بالله» خاصا بما إذا توجهت اليمين على أحد المتخاصِمَين عند القاضي، وأن طائفة من أهل العلم قالوا في قوله: «ومن حلف له بالله فليرضَ» إن هذا عام في كل من حُلِفَ له بالله فإنه يجب عليه الرضى، وآخرون قالوا: يفرَّق بين من ظاهره الصدق، ومن ظاهره الكذب، والله أعلم.



#### « باب قول: ما شاء الله وشئت»

عن قتيلة: أن يهودياً أتى النبي شفقال: إنكم تشركون تقولون: ما شاء الله وشئت، وتقولون: والكعبة، فأمرهم النبي شاء إذا أرادوا أن يحلفوا أن يقولوا: وربِّ الكعبة، وأن يقولوا: ما شاء الله ثم شئت. رواه النسائى وصححه (1).

وله أيضاً عن ابن عباس رضي الله عنهما: أن رجلاً قال للنبي الله عنهما: أن رجلاً قال للنبي الله ما شاء الله وشئت، فقال: «أجعلتني لله نداً ؟ بل ما شاء الله وحده» (٢).

ولابن ماجه عن الطفيل – أخي عائشة لأمها – قال: رأيت كأني أتيت على نفر من اليهود قلت: إنكم لأنتم القوم، لولا أنكم تقولون: عزير ابن الله، قالوا: وإنكم لأنتم القوم، لولا أنكم تقولون: ما شاء الله وشاء محمد، ثم مررت بنفر من النصارى فقلت: إنكم لأنتم القوم، لولا أنكم تقولون: المسيح ابن الله، قالوا: وإنكم لأنتم القوم، لولا أنكم تقولون: المسيح ابن الله، قالوا: وإنكم لأنتم القوم، لولا أنكم تقولون: ما شاء الله وشاء محمد، فلما أصبحت أخبرت بها من أخبرت، ثم أتيت النبى في فأخبرته قال: هل أخبرت بها

<sup>(</sup>١) أخرجه النسائي ٦/٧، وفي " عمل اليوم والليلة" (٩٨٦) وصححه الحافظ في " الإصابة "٣٨٩/٤

<sup>(</sup>٢) أخرجه النسائي في " عمل اليوم والليلة "(٩٨٨).

أحداً ؟ قلت: نعم، قال: فحمد الله وأثنى عليه، ثم قال : «أما بعد، فإن طفيلاً رأى رؤيا أخبر بها من أخبر منكم، وإنكم قلتم كلمة كان يمنعني كذا وكذا أن أنهاكم عنها، فلا تقولوا: ما شاء الله وشاء محمد، ولكن قولوا: ما شاء الله وحده» (1).

#### فيه مسائل:

الأولى: معرفة اليهود بالشرك الأصغر.

الثانية: فهم الإنسان إذا كان له هوى.

الثالثة: قوله صلى الله عليه وسلم: "أجعلتني لله نداً" فكيف بمن قال: "مالى من ألوذ به سواك" والبيتين بعده؟

الرابعة: أن هذا ليس من الشرك الأكبر، لقوله: يمنعني كذا وكذا".

الخامسة: أن الرؤيا الصالحة من أقسام الوحي.

السادسة: أنها قد تكون سبباً لشرع بعض الأحكام.

#### الشرح:

هذا الباب ترجمه بقوله: « باب قول: ما شاء الله وشئت»، وهذه المسألة تقدم الكلام عليها في « باب قول الله تعالى: ﴿ فَلَا تَجَعَلُواْ لِلَّهِ أَندَادَا وَأَنتُمْ تَعَلَمُونَ ﴾ [البقرة: ٢٢] » وأن قول القائل: ما شاء الله وشئت، شرك في اللفظ، وتشريك في المشيئة، وهذا من الشرك الأصغر.

والباب واضح من حيث ما اشتمل عليه، لكن فيه فوائد، منها:

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن ماجه(٢١١٨) وصححه البوصيري في "مصباح الزجاجة"٢١٥١/

أن قوله في حديث قتيلة: « أن يهوديا أتى النبي الهفقال: إنكم تشركون تقولون: ما شاء الله وشئت. وتقولون: والكعبة، فأمرهم النبي ﷺ إذا أرادوا أن يحلفوا أن يقولوا: وربِّ الكعبة، وأن يقولوا: ما شاء الله ثم شئت. رواه النسائي وصححه»: فيه من الفوائد ما ذكره الشيخ- رحمه الله- في مسائل الباب حيث قال: فيه فهم الإنسان إذا كان له هوى. فهؤلاء اليهود هم أهل الشرك يقولون: عزير ابن الله، ويشركون بالله- جل وعلا- لكنهم مع كونهم مشركين نقموا على أهل الإسلام أنهم يشركون، وهذا لأجل الطعن فيهم، فالهوى وطلب تنقص أهل الإسلام والنقد عليهم ومخاطبتهم بما يسوؤهم، كل هذا كان قصداً لهم ؛ ولهذا فهموا من أين يدخلون ! فأهل الإسلام أهل التوحيد قالوا لهم: إنكم تشركون، وهم أهل الشرك، فردوا عليهم بما قالوا، مما يستفاد منه أن صاحب الهوى قد يفهم الصواب، فإذا فهم الصواب فإن الواجب أن يُقبَل منه ؛ لأن المسلم يجب عليه أن يقبل الحق ممن جاء به ، ولو كان يهوديا أو نصرانياً، فهذا اليهودي و النصراني توجها إلى المؤمنين بالقدح فيهم بالشرك، ولم يمنع النبي على من قبول الحق الذي قالوه أنهم يهود، بل قبل ما جاء به ذلك اليهودي فأوصاهم أن يتركوا ذلك التنديد، لأن الحق هو ضالة المؤمن أين وجده أخذه، فلا يمنعه من قبول الحق أن قاله مشرك، أو قاله كافر، أو قاله فاسق، أو قاله مبتدع، أو قاله ضال، إذا كان الكلام في نفسه حقاً؛ لأنه كما قال النبي عليه الصلاة والسلام: « الحكمة ضالة المؤمن أينما وجدها أخذها»(١).

والحديث الذي بعده واضح.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن ماجه (٤١٦٩).

« ولابن ماجه عن الطفيل- أخي عائشة لأمها- قال: رأيت كأني أتيت على نفر من اليهود قلت: إنكم لأنتم القوم، لولا أنكم تقولون: عزير ابن الله، قالوا: وإنكم لأنتم القوم، لولا أنكم تقولون: ما شاء الله وشاء محمد»: هذا فيه أن صاحب الهوى أو صاحب الملة الباطلة قد يردُّ على صاحب الحق بأن عنده باطلا كما أن عند ذاك باطلاً ، فإذا واجهه بذلك فالواجب عليه أن يتجرد للحق وأن لا يرد الحق لأجل أن مَنْ أتى به صاحب باطل، فالقاعدة عند أهل السنة والإيمان أن البدعة لا تُرد ببدعة والباطل لا يُرد بباطل، وقد حصل كثير من البدع في تاريخ الإسلام، وحصلت الشبهات، وقويت بعض الضلالات بسبب أن من وُجِّه بحق لم يتقبله ورده؛ لأن الذي واجهه بذلك الحق صاحب باطل، فلما لم يقبل الحق صار يوجِّه الأدلة ويؤولها؛ من أجل إبطال ذلك الحق، وهذا كما فعله طائفة من أهل البدع، والواجب أيضاً ألا ترد البدعة ببدعة، وإنما ترد البدعة بحق، وإذا جهل المرء كيف يرد البدعة بحق، فليصبر حتى يتعلم، أو يسأل أهل العلم، وليس من الواجب عليك أن ترد مباشرة، بل إذا ووجهت بحق ولو كان من أضل الضلال فاقبل، فإبليس- الشيطان- قَبِل منه بعض الحق الذي جاء به، وأرشد إليه أبا هريرة، وهؤلاء اليهود والنصارى في هذين الحديثين قبلنا منهما حقاً أرشدونا إليه في أعظم المسائل وأجل المطالب، وهو توحيد الله- جل جلاله -.

وهذه المسائل ليست من الشرك الأكبر، بل من الأصغر، كما دل عليه قوله في آخره: «قلتم كلمة كان يمنعني كذا وكذا أن أنهاكم عنها» والنهي عن

الشرك في الألفاظ أتى بالتدريج في تاريخ بعثة النبي عليه الصلاة والسلام وتبليغه أمته بالأوامر والنواهي، فكان الحلف بالآباء جائزاً، ثم نهاهم عليه الصلاة والسلام عن ذلك. وكذلك قول: ما شاء الله وشئت، ثم نهاهم عن ذلك؛ ولهذا قال المصنف في مسائل كتاب التوحيد: فيه أن الشرك فيه أكبر وأصغر؛ لقوله: «كان يمنعني كذا وكذا»، وأما الشرك الأكبر فلا يجوز أن يُوَخّر إنكاره أو أن يمنع عنه مانع، أما شرك الألفاظ فقد تكون المصلحة والفقه - فقه الدعوة وفقه ترتيب الأهم والمهم وتقديم الأهم على المهم - أن يُؤخّر بعضه لتتم المصلحة العظمى، أما الشرك الأكبر فلا مصلحة تبقى مع وجوده.



# « بِابِ مِن سِبِ الدهر فقد آذي الله »

وقول الله تعدالى: ﴿ وَقَالُواْ مَا هِىَ إِلَّا حَيَاتُنَا ٱلدُّنِيَا نَمُوتُ وَنَحْيَا وَمَا يُهْلِكُنَآ إِلَّا ٱلدَّهْرُ وَمَا لَهُم بِذَالِكَ مِنْ عِلْمِ إِنْ هُمْ إِلّا يُظُنُّونَ ﴾. لاجائية: ١٢٤. في الصحيح عن أبي هريرة هي عن النبي ه قال: «قال الله تعالى: يؤذيني ابن آدم يسب الدهر وأنا الدهر أقلب الليل والنهار» (١) وفي رواية: « لا تسبوا الدهر، فإن الله هو الدهر» (١).

### فيه مسائل:

الأولى: النهي عن سب الدهر.

الثانية: تسميته أذي لله.

الثالثة: التأمل في قوله: "فإن الله هو الدهر".

الرابعة: أنه قد يكون ساباً، ولو لم يقصده بقلبه.

## الشرح:

الدهر هو: الزمان، كاليوم والليلة، والأسابيع، والأشهر، والسنين، والعقود، هذا هو الدهر. وهذه الأزمنة مفعولة لا فاعلة، فهي لا تفعل شيئاً، وإنما هي مسخّرة يسخرها الله- جل جلاله -، وكلّ يعلم أن السنين لا

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري(٤٨٢٦) و(٦١٨١) و(٧٤٩١) ومسلم(٢٢٤٦).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (٢٢٤٦).

تأتي بشيء، وإنما الذي يفعل هو الله -جل وعلا- في هذه الأزمنة ؛ ولهذا كان سبُ هذه السنين سباً لمن تصرَّف فيها، وهو الله -جل جلاله - ؛ لهذا عقد المؤلف هذا الباب ليبين أن سب الدهر ينافي كمال التوحيد، وأن سب الدهر يعود على الله- جل وعلا- بالإيذاء ؛ لأنه سبُّ لمن تصرف في هذا الدهر.

فمناسبة هذا الباب لكتاب التوحيد ظاهرة: وهو أن سبّ الدهر من الألفاظ التي لا تجوز، والتخلص منها واجب واستعمالها مناف لكمال التوحيد، وهذا يحصل من الجهلة كثيراً فإنهم إذا حصل لهم في زمان شيء لا يسرهم سبوا ذلك الزمان، ولعنوا ذلك اليوم، أو لعنوا تلك السنة، أو لعنوا ذلك الشهر، ونحو ذلك من الألفاظ الوبيلة، أو شتموا الزمان، وهذا لا شك لا يتوجه إلى الزمن ؟ لأن الزمن شيء لا يَفعَل وإنما يُفعَل فيه، وهو أذية لله جل وعلا -.

قوله: «باب من سب الدهر»: السب في أصله: التنقص، أو الشتم، فيكون بتنقص الدهر، أو يكون بلعنه، أو بشتمه، أو بنسبة النقائص إليه، أو بنسبة الشر إليه، ونحو ذلك، وهذا كله من أنواع سبّه. والله - جل وعلا - هو الذي يقلب الليل والنهار.

قوله: «فقد آذى الله»: كما في حديث أبي هريرة الله قال: «يؤذيني ابن آدم يسب الدهر وأنا الدهر أقلب الليل والنهار» ففيه رعاية للفظ الحديث.

وسبُّ الدهر -كما ذكرنا- محرم، وهو درجات وأعلاها لعن الدهر؛ لأن توجه اللعن إلى الدهر أعظم أنواع المسبة وأشد أنواع الإيذاء، وليس من مسبة الدهر وصف السنين بالشدة، ولا وصف اليوم بالسواد، ولا وصف الأشهر

بالنحس، ونحو ذلك؛ لأن هذا مقيد، وهذا جاء في القرآن في نحو قوله - جل وعلل التحس، وفي أيّامِ نتَّحِسَاتِ لِننُذيقَهُمْ عَذَابَ ٱلْحِزْي ﴾ [فصل ١٦: ١٦] فوصف الله - جل وعلا - الأيام بأنها نحسات، والمقصود: في أيام نحسات عليهم، فوصف الأيام بالنحس؛ لأنه جرى عليهم فيها ما فيه نحس عليهم، ونحو ذلك قوله - جل وعلا - في سورة القمر: ﴿ فِي يَوْمِ نَحْسٍ مُستَمرٍ ﴾ ونحو ذلك قوله - جل وعلا - في سورة القمر: ﴿ فِي يَوْمِ نَحْسٍ مُستَمرٍ ﴾ اللهر؛ لأن المقصود بهذا أن الوصف ما حصل فيها كان من صفته كذا وكذا على هذا المتكلم، وأما سبه أن ينسب الفعل إليه فيسب الدهر لأجل أنه فعل به ما يسوؤه فهذا هو الذي يكون أذية لله - جل وعلا -.

« وقول الله تعسالى : ﴿ وَقَالُواْ مَا هِيَ إِلَّا حَيَاتُنَا ٱلدُّنْيَا نَمُوتُ وَنَحْيَا وَمَا يُهْلِكُنَآ إِلَّا ٱلدَّهْرُ ﴾ [الجاثية: ٢٤] » هذه الآية ظاهرة في أن نسبة الأشياء إلى الدهر من خصال المشركين أعداء التوحيد، فنفهم منه أن خصلة الموحدين أن ينسبوا الأشياء إلى الله - جل وعلا - ولا ينسبوا الإهلاك إلى الدهر، بل الله - جل وعلا - هو الذي يحيي ويميت.

« في الصحيح عن أبي هريرة شاعن النبي قال: قال الله تعالى: يؤذيني ابن آدم يسب الدهر وأنا الدهر» لا يعني أن الدهر من أسماء الله - جل وعلا - ، ولكنه رتبّه على ما قبله ، وهو قوله: « يسب الدهر وأنا الدهر»؛ لأن حقيقة الأمر أن الدهر لا يملك شيئاً ولا يفعل شيئاً ، فسب الدهر سب لله ؛ لأن الدهر يفعل الله - جل وعلا -

فيه، فهو ظرف للأفعال وليس مستقلاً؛ فلهذا لا يفعل، ولا يَحرِم، ولا يعطِي، ولا يُكرِم، ولا يُعطِي، ولا يُكرِم، ولا يُهلِك، وإنما الذي يفعل هذه الأشياء مالك الملك المتفرد بالملكوت وتدبير الأمر الذي يجير ولا يجار عليه.

فقوله-إذاً-: « وأنا الدهر» فيه نفي نسبة الأشياء إلى الدهر، وأن هذه الأشياء تنسب إلى الله- جل وعلا- فيرجع مسبة الدهر إلى مسبة الله- جل وعلا-؛ لأن الدهر لا مِلْك له، والله هو الفاعل.

« أقلب الليل والنهار»: والليل والنهار هما الدهر، فالله- جل وعلا- هو الذي يقلبهما، فليس لهما من الأمر شيء.



# « باب التسمي بقاضي القضاة ونحوه »

يا الصحيح عن أبي هريرة عن النبي قال: « إن أخنع اسم عند الله رجل تسمى ملك الأملاك، لا مالك إلا الله» والله قال سفيان: مثل شاهان شاه، وي رواية: «أغيظ رجل على الله يوم القيامة وأخبثه» (\*)، وقوله « أخنع» يعني: أوضع.

## فيه مسائل:

الأولى: النهي عن التسمي بملكِ الأملاك.

الثانية: أن ما في معناه مثله، كما قال سفيان.

الثالثة: التفطن للتغليظ في هذا ونحوه، مع القطع بأن القلب لم يقصد معناه.

الرابعة: التفطن أن هذا الأجل الله سبحانه.

## الشرح :

التوحيد يقتضي من الموحِّد المؤمن بالله - جل وعلا - أن يُعظِّمه وألا يجعل مخلوقاً في منزلة الله - جل وعلا - فيما يختص به، لأنه قد يُجعَل المخلوق في المنزلة الله لشبهة وصفٍ قام به، ككون القاضي هو رئيس القضاة أو أعلم، فيُجعَل في اللفظ والتسمية قاضياً للقضاة ؛ فلهذا نبه الشيخ - رحمه الله - على

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٦٢٠٦) ومسلم (٢١٤٣).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (٢١٤٣) وأحمد في المسند ٣١٥/٢

أن التسمِّي بالأسماء التي معناها إنما هو لله- جل جلاله- لا يجوز، والتوحيـ د يقتضي ألا يوصف بها إلى الله وألا يسمى بها إلا الله- جل وعلا -.

فتسمية غير الله بتلك الأسماء التي ستأتي لا تجوز ومحرم بل هي أخنع الأسماء وأوضع تلك الأسماء وأبغض الأسماء إلى الله - جل جلاله -.

قوله: «باب التسمي بقاضي القضاة ونحوه»: «التسمي» يشمل ما إذا سمى نفسه، أو سماه غيره به فرضي، أما إذا سماه غيره به فلم يرضَ، فإنه لا يدخل في الذم؛ لعدم الرضى، فيلحق الوعيد المسمّي، ومن رضي بذلك الاسم.

قوله: « بقاضي القضاة ونحوه»: ونحو قاضي القضاة مثل: ملك الأملاك، وشاهان شاه، ونحو ذلك، وقاضي القضاة: هو الذي يقضي بين المسلمين، يعني: الذي يقضي بين المسلمين، وقاضي الرياض، يعني: الذي يقضي بين أهل الرياض، وقاضي الرياض، يعني: الذي يقضي في الخصومات التي بين أهل الرياض، فقاضي القضاة لفظ حقيقة معناه: الذي يقضي بين القضاة، وهذا إنما هو لله حل جلاله فهو الذي يقضي بين العباد، وبين القضاة وبين العبيد، فهو قاضي القضاة على الحقيقة سبحانه وتعالى فيخبر عنه بذلك؛ لأن « قاضي القضاة هو الله جل القضاة هو الله عنه ألماء البشر، فالذي يقضي بين القضاة هو الله جل القضاة هو الله المهاء البشر، فالذي يقضي بين القضاة هو الله المهاء البشر، فالذي يقضي بين القضاة هو الله المهاء البشر،

والذي أطلقوا هذه التسمية على كبير القضاة، أو على كبير العلماء، لا يعنون بها أن ذاك يقضي بين القضاة، وإنما يعنون بها أنه وصل إلى مرتبة في القضاء أو في العلم أعلى من درجة القاضي، فصار قاضي القضاة، كما شاع

في الزمن المتأخر في الدولة العثمانية أنهم يسمون المفتي: شيخ الإسلام، ووكيل المفتي: وكيل شيخ الإسلام، وهي تسمية خاصة.

وقد انتشر في بلاد المسلمين التسمية بقاضي القضاة ونحوه، منذ القرن الرابع الهجري إلى أوقات متأخرة قريبة من هذا الزمان، والواجب على العبد ألا يجعل هذه التسمية جارية على لسانه، ولا أن يرضى بها.

وكذلك مالك الأملاك، أو شاهان شاه، يعني: مَلِك الأملاك، لأن فيه تسمية البشر بما يختص بالله، فإن ملك الأملاك هو الله - جل وعلا -، والأملاك واسعة، والإنسان إنما يُطلق عليه أنه مالك للشيء المعين، وليس مالكاً لكل شيء، فالذي يملك كل شيء هو الله وحده، والبشر يملكون بالإضافة بعض الأشياء.

وكذلك المُلْك – بالضم – وهو: نفاذ الأمر والسيطرة فإنه يكون في بعض الأرض وليس في كل الأرض، فالذي يَمْلِك يقال له: مَالِك إذا كان يملك مِلْكاً، أو مَلِك إذا كان يملِك مُلْكاً، بمعنى: نفاذ الأمر، ويضاف إلى بقعته فيقال: مَلِك المملكة العربية السعودية، وملك الأردن، ونحو ذلك.

وأما الإطلاق العام مَلِك الأملاك، أو شاهان شاه، فإن الأملاك منها ما هو على الأرض ومنها غير ذلك وهذا إنما هو لله - جل وعلا -، فالتوحيد يوجب ألا يتسمَّى بذلك أحد، وألا يُرضَى بتسمية أحد بذلك، حتى لو وجد في بعض الكتب لا ينقل كما هو، وقد يغلط بعض الباحثين وبعض طلبة العلم فينقل قولاً عن بعض أهل العلم المتقدمين، عمن يتجوزون في مثل هذه الألفاظ وفيه: « وقال: قاضي القضاة كذا» « وكان قاضي القضاة كذا» ولا

يغيره، والواجب أن يغيره تعظيماً لله - جل وعلا -، وأمانة النقل التي يَدَّعُون هي في مرتبة دون توحيد الله - جل وعلا - بكثير كثير، فالواجب تغيير ذلك، وهذا من توحيد الله وتغيير اشتراك الخلق مع الله - جل وعلا - في حقه فيما يزعمه بعض الخلق.

« في الصحيح عن أبي هريرة شعن النبي شقال: إن أخنع اسم عند الله رجل تسمى ملك الأملاك»: « أخن على يعني: أوضع، وأحقر، وأبعد الأسماء عند الله، رجل تسمَّى مَلِك الأملاك.

قوله: «لا مالك إلا الله » وهذا من أساليب الحصر، يعني : أن الـمِلْك إنما هو لله وحده، وهناك فرق بين مَالِك ومَلِك، فمالك: اسم فاعل من المِلْك، يقال: مَلَك الشيء، يعني: اقتناه وصار مختصاً به من الـمِلْك، وهذا راجع إلى التصرف بالأعيان.

وأما المُلْك- بالضم- فالاسم منه الملك، وهو: الذي ينفُذ أمره ونهيه. فالمِلْك راجع إلى المعاني، هذا في قول عدد من محققي أهل اللغة.

« قال سفيان: مثل شاهان شاه، وي رواية: أغيظ رجل على الله يوم القيامة وأخبثه وسبب كونه أغيظ رجل وأخبث رجل أنه جعل نفسه عاثلاً لله - جل وعلا - في الحق بهذه التسمية.



# « باب احترام أسماء الله تعالى وتغيير الاسم لأجل ذلك »

عن أبي شُريح أنه كان يُكُنك أبا الحكم، فقال له النبي هذا الله هو الحكم، وإليه الحُكم» فقال: إن قومي إذا اختلفوا في شيء أتوني فحكمت بينهم، فرضي كلا الفريقين، فقال: هما أحسن هذا الفما لُكَ من الولد؟» قال: شُريح، ومسلم، وعبد الله، قال: «فمن أكبرهم؟» قلت: شُريح، قال: «فأنت أبو شُريح» (١). رواه أبو داود وغيره.

### فيه مسائل:

الأولى: احترام أسماء الله وصفاته، ولو لم يقصد معناه.

الثانية: تغيير الاسم لأجل ذلك.

الثالثة: اختيار أكبر الأبناء للكنية.

## الشرح:

هذا الباب فيه الإرشاد إلى الأدب الذي يجب أن يصدر من قلب الموحِّد ومن لسانه، فإن الموحد متأدِّبٌ مع الله- جل جلاله -، ومتأدِّبٌ مع أسمائه، وصفاته، ومع دينه، فلا يهزل- مثلاً- بشيء فيه ذكر الله، ولا يلقي الكلمة عن الله- جل وعلا- دون أن يتدبَّر ما فيها، وكذلك لا يسمِّى أحداً بأسماء

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود(٤٩٥٥).

الله - جل وعلا - ويغير الاسم لأجل هذا، فأسماء الله - جل وعلا - يجب احترامها، وتعظيمها، ومن احترامها أن يُجعَل ما لا يصلح إلا لله منها لله وحده، وألا يُسمَّى به البشر.

قوله: « باب احترام أسماء الله تعالى»: هذا الاحترام قد يكون مستحباً من جهة الأدب، وقد يكون واجباً، فأسماء الله تعالى يجب احترامها، بمعنى يجب ألا تُمتَهن، ويستحب احترامها أيضاً فيما كان من الأدب ألا يوصف به غير الرب- جل وعلا -.

وهذا راجع إلى تعظيم شعائر الله - جل جلاله - قال سبحانه: ﴿ وَمَن يُعَظِّمْ شَعَلِمْ اللّهِ فَإِنَّهَا مِن تَقُوك القُلُوبِ ﴾ [الحج: ١٣١]، وقال - جل وعسلا - : ﴿ ذَالِكَ وَمَن يُعَظِّمْ حُرُمَتِ اللّهِ فَهُوَ خَيَّرٌ لّهُ وَعِندَ رَبّهِ عَ ﴾ وعسلا - : ﴿ ذَالِكَ وَمَن يُعَظِّمْ حُرُمَتِ اللّهِ فَهُوَ خَيَّرٌ للّهُ وَعِندَ رَبّهِ عَلَى الله وهي: كل ما أشعر الله بتعظيمه ، وهي الله بتعظيمه أسماؤه بتعظيمه ، يعني: أعلم بتعظيمه فهو شعيرة ، ومما أشعر الله بتعظيمه أسماؤه الحسنى - جل وعلا - فيجب احترامها وتعظيمها ؛ ولهذا يستدل أهل العلم على وجوب ألا تُمتَهن أسماء الموجودة في الجرائد ، أو في الأوراق ، أو أن توضع في أمكنة قذرة ، وعلى وجوب احترام كل ما فيه اسم من أسماء الله بهاتين الآيتين ، وبالقاعدة العامة في ذلك .

قوله: « وتغيير الاسم لأجل ذلك» ساق فيه حديث أبي شُريح أنه كان يُكْنك أبا الحكم، و « يُكْسنى» بالتخفيف هي الفصيحة، أما

يُكنَّى بالتشديد فهي لغة ضعيفة، تقول: فلان يُكْنَى بكذا، أما يُكنَّى فليست بجيدة ؛ لأن يُكْنَى هي التي كان عليها غالب الاستعمال فيما ذكره أهل اللغة.

والحكَم من أسماء الله - جل وعلا - ، والله - جل وعلا - لم يلد ولم يولد، فتكنية المخلوق بأبي الحكم غير لائقة ؛ لأن الحكم من أسماء الله ، والله - جل وعلا - لم يلد ولم يولد ولم يكن له كفواً أحد، هذا من جهة.

ومن جهة أخرى فإن الحكم، وهو: بلوغ الغاية في الحكم، والفصل بين المتخاصِمِين، راجع إلى من له الحكم وهو الله – جل جلاله –، وأما البشر فإنهم لا يصلحون أن يكونوا حكاماً أو أن يكون الواحد منهم حكماً على وجه الاستقلال ولكن يكون حكماً على وجه التبع؛ ولهذا أنكر النبي عليه الصلاة والسلام على أبي شريح هذه التكنية فقال له: «إن الله هو السحكم» ودخول (هو) بين لفظ الجلال وبين اسمه (الحكم) يدل على اختصاصه بذلك كما هو مقرر في علم المعاني؛ لأن (هو) ضمير عماد أو ضمير فصل لا محل له من الإعراب، وفائدته أن يُجعَل الثاني مختصاً بالأول.

« واليه الحكم »: يعني أن الحُكم إليه لا إلى غيره ؛ فاسم (الحكم) الذي يفيد استغراق صفات الحُكم ليس إلا إلى الله – جل وعلا -.

ذاك الرجل علل فقال: إن قومي إذا اختلفوا في شيء أتوني فحكمت بينهم، فرضي كلا الفريقين، فقال: «ما أحسنَ هذا »، «ما أحسنَ هذا » راجع إلى الحكُم، وعائد إلى الإصلاح، وهو أنه يُصلِح ويحكم بينهم، فيرضى كلا الفريقين، وهل حَكَم بينهم بالشرع، أو حَكَم بينهم بما عنده، يعني: بما يراه ؟ الجواب: أنه حَكَم بينهم بما يراه، ولو كان الحكم بينهم يعني: بما يراه ؟ الجواب: أنه حَكَم بينهم بما يراه، ولو كان الحكم بينهم

بالشرع لجاز إطلاق الحكم على من يَحْكُم بين المتخاصِمِين بالشرع، أما إطلاقه على الفاصل بين المتخاصِمِين بغير الشريعة فإن هذا مخالف للأدب.

فالواجب ألا يُسمى أحدٌ بالحكم أو الحَاكِم أو نحو ذلك إلا إذا كان مُنفٌذاً لأحكام الله - جل جلاله - ؛ لهذا قال سبحانه : ﴿ وَإِنْ خِفْتُمْ شِقَاقَ بَيْنِهِمَا فَٱبْعَثُواْ حَكَمًا مِّنَ أَهْلِهِ وَحَكَمَا مِّنَ أَهْلِهَ ﴾ النساء: ٣٥ افسمَّى بينه هما فَٱبْعَثُواْ حَكَمًا مِّنَ أَهْلِهَ آ ﴾ النساء: ٣٥ افسمَّى المبعوث من هذا وهذا حكمًا ؛ لأنهما يَحْكُمان بالشرع، فالذي يَحْكُم بما خَكَم به الله الذي هو الحكم يقال له: حَكَم ؛ لأنه حَكم يحكم من له الحكم وهو الله - جل جلاله - فيسوغ إطلاق ذلك ولا بأس به ؛ لأن الله - جل وعلا - وصف من يحكمون بشرعه بأنهم حُكَّام وهم القضاة، فقال - جل وعلا - في سورة البقرة : ﴿ وَتُدَدِّلُواْ بِهَاۤ إِلَى ٱلْحُكَّامِ لِتَأْكُلُواْ فَرِيقًا مِّنَ وَعلا - في سورة البقرة : ﴿ وَتُدَدِّلُواْ بِهَاۤ إِلَى ٱلْحُكَّامِ لِتَأْكُلُواْ فَرِيقًا مِّنَ أَمُول النّاسِ بِٱلْإِثْمِ وَأَنتُمْ تَعَلَمُونَ ﴾ البقرة: ١٨٨ افقوله : ﴿ ٱلْحُكَّامِ ﴾ : هو جمع الحَاكِم، وساغ إطلاق ذلك عليه ؛ لأنه يَحْكُم بالشرع.

والمقصود أن من الأدب ألا يُسمَّى أحدَّ بشيء يختص الله - جل وعلا - به ؛ ولذلك أورد المؤلف هذا الباب إثر الباب الذي قبله ، لأجل هذه المناسبة ، فتسمية « ملك الأملاك » مشابهة لتكنية « أبي الحكَم » من جهة أن في كلِّ منهما اشتراكاً في التسمية ، لكن فيها اختلاف من جهة أن « أبا الحكَم» راجع إلى شيء يفعله هو ، وهو أنه يَحْكُم فيرضون يحُكْمِه وذاك «ملك الأملاك » ادعاء ليس له شيء ؛ ولهذا كان أخنع اسم عند الله - جل جلاله - .



# « باب من هزل بشيء فيه ذكر الله أو القرآن أو الرسول »

وقول الله تعالى: ﴿ وَلَبِن سَأَلْتَهُمْ لَيَقُولُنَ ۚ إِنَّمَا كُنَّا نَخُوضُ وَنَلْعَبُ قُلْ أَبِاللَّهِ وَءَاينَتِهِ وَرَسُولِهِ كُنتُمْ تَسْتَهْزَءُونَ ﴾. [التوبة: ١٦٥].

وعن ابن عمر، ومحمد بن كعب، وزيد بن أسلم، وقتادة،- دخل حديث بعضهم في بعض -: أنه قال رجل في غزوة تبوك: ما رأينا مثل قرائنا هؤلاء، أرغب بطوناً، ولا أكذب ألسناً، ولا أجبن عند اللقاء، يعني: رسول الله ﷺ وأصحابُه القراء، فقال له عوف بن مالك: كذبت، ولكنك منافق، لأخبرن رسولُ الله ، فذهب عوف إلى رسول الله ﷺ لمخيره، فوجد القرآن قد سيقه، فجاء ذلك الرجل إلى رسول الله ﷺ وقد ارتحل وركب ناقته، فقال: يا رسول الله، إنما كنا نخوض ونتحدث حديث الركبان، نقطع به عناء الطريق، قال ابن عمر: كأنى أنظر إليه متعلقاً بنسعة ناقة رسول الله ه، وإن الحجارة لتنكب رجليه وهو يقول: إنما كنا نخوض ونلعب، فيقول له رسول الله ها: ﴿ أَبِاللَّهِ وَءَايِكَتِهِ وَرَسُولِهِ كُنتُمْ تَسْتَهْزِءُونَ ۞ لا تَعْتَذِرُواْ قَدْ كَفَرْتُم بَعْدَ إِيمَٰذِكُمْ ﴿ مَا يَلْتَفْتَ اللَّهِ وَمَا يَزِيدُهُ عَلَيْهُ (١).

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير في "التفسير" (١٦٩١١) و(١٦٩١٢) و(١٦٩١٤) و (١٦٩١٥) و(١٦٩١١).

### فيه مسائل:

الأولى:- وهي العظيمة - أن من هزل بهذا فإنه كافر.

الثانية: أن هذا هو تفسير الآية فيمن فعل ذلك كائناً من كان.

الثالثة: الفرق بين النميمة وبين النصيحة لله ولرسوله.

الرابعة: الفرق بين العفو الذي يحبه الله وبين الغلظة على أعداء الله.

الخامسة: أن من الاعتدار ما لا ينبغي أن يُقبل.

## الشرح:

هذا « باب من هزل بشيء فيه ذِكْر الله أو القرآن أو الرسول ».

التوحيد الخالص في القلب، بل أصل التوحيد لا يُجَامِع الاستهزاء بالله - جل وعلا- وبرسوله وبالقرآن؛ لأن الاستهزاء معارضة، والتوحيد موافقة؛ ولهذا قال بعض أهل العلم: الكفار نوعان: معرضون كمن قال الله في هم: ﴿ بَلُ أَكْتُرُهُمُ لَا يَعْلَمُونَ ٱللَّهُ وَيَعَالَ مَعَارضون بأنواع الانبياء: ٢٤]، ومعارضون، وهم المجادلون، أو الذين يعارضون بأنواع المعارضات لأجل إطفاء نور الله، ومِنْ ذلك الاستهزاء ونحوه.

فالتوحيد استسلام وانقياد وقبول وتعظيم، والهزء والاستهزاء بشيء فيه ذِكْر الله أو القرآن أو الرسول معارضة؛ لأنه مناف للتعظيم، ولهذا كان كفراً أكبر بالله – جل وعلا-، إذ لا يصدر الاستهزاء بالله، أو برسوله ها، أو بالقرآن، من قُلْب موحد أصلاً، بل لا بد أن يكون إما منافقاً، أو كافراً مشركاً.

قوله: «باب من هزل» الهزل خلاف الجد، وصفته: أن يتكلم بكلام فيه الهزل والاستهزاء والعيب إما بالله أو بالقرآن أو بالرسول .

وقول الشيخ- رحمه الله- هنا: « باب من هزل بشيء » الباء هذه، هل هي التي يُذكر بعدها المهزول به ؟؟ هي التي يُذكر بعدها المهزول به ؟؟ الظاهر هو الثاني، فعلى الأول يكون المعنى: أنه ذكر الله بشيء فيه هزل، وذكر الرسول بشيء فيه هزل، يعني: هزل، وهو يذكر هذه الأشياء.

وعلى الثاني يكون معنى: « من هزل بشيء فيه ذِكْر الله » أن المستهزئ به أو المهزول به هو ذِكْر الله، أو القرآن، أو الرسول، ومعلوم أن المعنى المراد هـ و الثاني؛ لأن الشيخ يريد أن المستهزئ به هـ و الله، أو الرسول، أو القرآن، اتباعاً لنص الآية.

فمناسبة هذا الباب لكتاب التوحيد ظاهرة: وهو أن الهزل والاستهزاء بالله أو بالرسول أو بالقرآن مناف لأصل التوحيد، وكفر مخرج من الملة، لكن بضابطه الذي ذكرناه، وهو: أن الاستهزاء وهو الاستنقاص واللعب والسخرية - يكون بالله - جل جلاله - أو يكون بالرسول أو يكون بالقرآن، وهذا هو الذي جاء فيه النص قال - جل وعلا -: ﴿ وَلَبِن سَأَلْتَهُمُ لَيَقُولُ نَ إِنَّمَا كُنّا نَحُوضُ وَنَلْعَبُ قُلُ أَبِاللّهِ وَءَاينتِهِ وَرَسُولِهِ كُنتُمْ تَسْتَهْزِءُونَ فَي لا تَعْتَذِرُواْ قَدْ كَفَرْتُم بَعْدَ إِيمَنِكُمْ فَي النوبة: ١٥-١٦١، فمن استنقص الله - جل وعلا -، أو هزل بذكره لله - جل وعلا -، أو هزل ولم يظهر التعظيم وعلا -، يعني: حينما ذكر الله - جل وعلا - استهزأ وهزل ولم يظهر التعظيم

في ذلك، فتنقص الله جل وعلا - كما يفعله بعض الفسقة، والذين يقولون الكلمة لا يلقون لها بالاً تهوي ببعضهم في النار سبعين خريفاً، أو هزل بالقرآن أو استهزأ بالقرآن أو بالسنة، يعني: بالنبي عليه الصلاة والسلام، فإنه كافر الكفر الأكبر المخرج من الملة هذا ضابط هذا الباب.

ويخرج عن ذلك ما لو استهزأ بالدين فإن الاستهزاء بالدين فيه تفصيل، فإن المستهزئ بالدين، أو الساب له، أو اللاعن له، قد يريد دين المستهزأ به، ولا يريد دين الإسلام أصلاً، فلا يرجع استهزاؤه إلى واحد من الثلاثة ؛ فلهذا نقول: الكفر يكون أكبر إذا كان الاستهزاء بأحد الثلاثة التي ذكرنا ونصت عليها الآية، أو كان راجعاً إلى أحد الثلاثة.

أما إذا كان الاستهزاء بشيء خارج عن ذلك، فإنه يكون فيه تفصيل: فإن هزل بالدين، فيُنظَر هل يريد دين الإسلام، أو يريد تدين فلان ؟ ومثال ذلك أن يأتي واحد من المسلمين ويستهزئ – مثلاً – بهيئة أحد الناس وهيئته يكون فيها التزام بالسنة، فهل يكون هذا مستهزئاً الاستهزاء الذي يخرجه من الملة ؟ الجواب: لا ؛ لأن هذا الاستهزاء راجع إلى تدين هذا المرء، وليس راجعاً إلى الدين أصلاً، فيُعرَّف بأن هذا سنة عن النبي في فإذا عَلِمَ أنه سنة، وأقر بذلك، وأن النبي فعله ثم استهزأ، بمعنى: استنقص أو هزأ بالذي اتبع السنة مع علمه بأنها سنة وإقراره بصحة كونها سنة فهذا رجع إلى الاستهزاء بالرسول.

وكذلك الاستهزاء بكلمات قد يكون مرجعها إلى القرآن، وقد لا يكون مرجعها إلى القرآن، وقد لا يكون مرجعها إلى القرآن فيكون فيه تفصيل، فالخلاصة -إذاً- أن الاستهزاء إذا كان بالله، أو بصفاته، أو بأسمائه، أو بالرسول عليه الصلاة والسلام، أو بالقرآن

فإن هذا كفر، وإن كان الاستهزاء غير ذلك فينظر: إن كان راجعاً إلى أحد الثلاثة فهو كفر أكبر، وإن كان غير ذلك فإنه يكون محرماً ولا يكون كفراً أكبر. « وقول الله تعالى: ﴿ وَلَبِن سَا لَتُهُمْ لَيَ قُولُ إِنَّ مَا كُنَّا نَخُوضُ

« وهول الله معالى: ﴿ وَلَبِن سَالَتُهُمُ لِيقُولُونَ ۚ إِنْمَا كُنَّا لَخُوضُ وَنَلْعَبُ قُلُ أَبِاللَّهِ وَءَايلَتِهِ وَرَسُولِهِ كُنتُمْ تَسْتَهُزِءُونَ ﴾ لآية نص في تعَتَذِرُواْ قَدْ كَفَرْتُم بَعْدَ إِيمَانِكُمْ ﴾ [التوبة: ٢٥- ٢٦] »: هذه الآية نص في أن المستهزئ بالله، وبالرسول، وبآيات الله حل وعلا والمقصود بها آيات الله حل وعلا الشرعية، يعني: القرآن، أن هذا المستهزئ كافر، وأنه لا الله عنداره بأنه كان في هزل ولعب بل هو كافر؛ لأن تعظيم الله - جل وعلا – وتوحيده يوجب عليه أن لا يستهزئ.

وَهُلْذِهِ الآية نزلت في المنافقين، وبعض أهل العلم قال: ليست في المنافقين، وهذا غلط وليس بصواب، لأسباب، منها: أن هذه السورة -التي منها هذه الآية - هي في حال المنافقين؛ ولأن سياق الآية - سابقها ولاحقها - يدل على أن الضمائر ترجع إلى المنافقين. قال - جل وعلا - قبل هذه الآية في سورة براءة: ﴿ يَحْذَرُ ٱلْمُنَافِقُونَ أَن تُنزَّلَ عَلَيْهِمْ سُورَةٌ تُنبِّعُهُم بِمَا فِي قَلُوبِهِمْ قَلُ اسْتَهُزِءُوٓا إِنَّ اللهُ مُخْرِجُ مَّا تَحْذَرُونَ ﴿ وَلَبِن سَالَتُهُمْ لَيُولِنَ اللهُ مُخْرِجُ مَّا تَحْذَرُونَ ﴿ وَلَبِن سَالَاتُهُمْ لَيُقُولُنَ ۚ إِنَّمَا كُنَا نَخُوضُ وَنلَعَبُ ﴿ التوبة: ٢٤-١٥ فالآية السابقة لآية الباب هي في المنافقين نصا، فالضمير -إذا - في قوله: ﴿ وَلَبِن سَا أَلْتَهُمْ لَهُ يعود على من ذُكر قبل هذه الآية، وهم المنافقون المنصوص

عليهم بقوله: ﴿ يَحْذَرُ ٱلْمُنَافِقُونَ ﴾، وكذلك ما بعدها من الآيات في المنافقين في قوله - جل وعلا - ﴿ ٱلْمُنَافِقُونَ وَٱلْمُنَافِقَاتُ بَعْضُهُم مِّنَ بَعْضُهُم مِّنَ بَعْضُ مُ مِنْ يَعْضُ وَلَهُ مَنْ فَعْنَ بَعْضُ وَلَهُ مَنْ فَوْنَ وَٱلْمُنَافِقَاتُ بَعْضُ وَيَقْبِضُونَ بَعْضٍ يَأْمُرُونَ وَيَقْبِضُونَ عَنِ ٱلْمَعْرُوفِ وَيَقْبِضُونَ أَيْدِينَهُمْ ۚ ﴾ [التوبة: ٦٧] والأدلة على ذلك كثيرة.

فالصواب في ذلك أن المراد بالآية هم المنافقون، وأما أهل التوحيد فإنه لا يصدر منهم استهزاء أصلاً، ولو استهزءوا لعلمنا أنهم غير معظمين لله، وأن توحيدهم ذهب أصلاً؛ لأن الاستهزاء يطرد التعظيم.

فالواجب على المسلمين -جميعاً - وعلى طلبة العلم - بخاصة - أن يحذروا من مزالق الكلام ؛ لأن كثيرين يتكلمون بكلام لا يلقون له بالاً ، ربما استهزءوا ، أو ربما تكلموا بكلام فيه شيء من الهزل ، وفيه شيء من الضحك ، وكان في أثناء هذا الكلام ذِكْر الله ، أو فيه قراءة القرآن ، أو فيه ذِكْر بعض العلم ، وهذا مما لا يجوز وقد يدخل أحدهم في قول النبي عليه الصلاة والسلام: «وإن الرجل ليتكلم بالكلمة لا يلقي بها بالاً يهوي بها في النار سبعين خريفاً »(۱) نسأل الله -جل وعلا- السلامة والعافية.

فالواجب على العبد أن يعظم الله، وأن لا يتلفظ إلا بكلام عَقلَه قبل أن يقوله ؛ لأن اللسان هو مورد الهلكة، قال معاذ للنبي عليه الصلاة والسلام: أو مؤاخذون يا رسول الله بما نقول ؟ قال: « ثكلتك أمك يا معاذ

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي (٢٣١٤).

وهل يكبُّ الناسَ في النار على مناخرهم أو قال على وجوههم إلا حصائدُ ألسنتهم ».(١)

فالله الله في اللسان فإنه أعظم الجوارح خطراً، ومما يتساهل فيه أكثر الناس، فاحذر الخوض فيما لا يعنيك، وبخاصة فيما يتعلق بالدين، أو بالعلم، أو بأولياء الله، أو بالعلماء، أو بصحابة النبي عليه الصلاة والسلام، أو بالتابعين، فإن هذا مورده خطير والله المستعان، فقد عظمت الفتنة، والناجى من سلمه الله حل وعلا -.



<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد في المسند ١٣١/٥-٢٣٦-٢٣٧ والترمذي (٢٦١٩).

« باب قول الله تعالى : ﴿ وَلَبِنْ أَذَقْ نَاهُ رَحْمَةً مِّنَّا مِنْ بَعْدِ ضَرَّآءَ مَسَّتُهُ لَيَقُولَنَّ هَاذَا لِى وَمَآ أَظُنُّ ٱلسَّاعَة قَآبِمَةً وَلَبِن رُّجِعْتُ إِلَىٰ رَبِيّ لِيَ فَالنَّا لِى وَمَآ أَظُنُّ ٱلسَّاعَة قَآبِمَةً وَلَبِن رُّجِعْتُ إِلَىٰ رَبِيّ إِنَّ لِى عِندَهُ لَلْحُسْنَىٰ فَلَنُنبِّئَنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ بِمَا عَمِلُواْ وَبِيَ إِنَّ لِى عِندَهُ لَلْحُسْنَىٰ فَلَنُنبِّئَنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ بِمَا عَمِلُواْ وَلَيْدِينَ كَفَرُواْ بِمَا عَمِلُواْ وَلَنْذِيقَنَّهُم مِّنْ عَذَابٍ غَلِيظٍ ﴾ » [نصلت: ٥٠]

قال مجاهد : هذا بعملي، وأنا محقوق به (1) وقال ابن عباس : يريد من عندي، (1) وقوله (1) وقوله (1) وقوله غلل عِلْمِ عِندِي (1) وقوله (1) وقوله (1) وقوله (1) وقال آخرون : على علم من الله أني له أهل، (1) وهذا معنى قول مجاهد : أوتيته على شرف (1) .

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير في التفسير ٣/٢٥

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير في التفسير ٣/٢٥

<sup>(</sup>٣) أخرجه عبد بن حميد كما في الدر المنثور ٢/٠٤٤

<sup>(</sup>٤)أخرجه ابن أبي حاتم كما في الدر المنثور ٢/٠٦

<sup>(</sup>٥) رواه ابن جرير في التفسير ١٢/٢٤

عنه قدره، فأعطي لوناً حسناً وجلداً حسنا، قال : فأي المال أحب الليك؟ قال : الإبل أو البقر - شك إسحاق - فأعطي ناقة عشراء، وقال : بارك الله لك فيها . قال فأتي الأقرع فقال : أي شيء أحب الليك؟ قال : شعر حسن، ويذهب عني الذي قد قدرني الناس به، فمسحه فذهب عنه، وأعطي شعراً حسناً، فقال : أي المال أحب الليك؟ قال : البقر أو الإبل، فأعطي بقرة حاملاً، قال : بارك الله لك فيها . فأتى الأعمى فقال : أي شيء أحب إليك ؟ قال : أن يرد لك فيها . فأتى الأعمى فقال : أي شيء أحب إليك ؟ قال : أن يرد الله إلي بصري، فأبصر به الناس، فمسحه فرد الله إليه بصره، قال : فأي المال أحب إليك ؟ قال الغنم، فأعطي شاة والداً، فأنتج هذان، فأي المال أحب إليك ؟ قال الغنم، فأعطي شاة والداً، فأنتج هذان، الغنم .

قال: ثم إنه أتى الأبرص في صورته وهيئته فقال: رجل مسكين، قد انقطعت بي الحبال في سفري، فلا بلاغ لي اليوم إلا بالله ثم بك، أسألك بالذي أعطاك اللون الحسن، والجلد الحسن، والمال بعيراً أتبلغ به في سفري، فقال: الحقوق كثيرة، فقال له: كأني أعرفك أثم تكن أبرص يقدرك الناس، فقيراً فأعطاك الله - عزوجل المال؟!! فقال: إنما ورثت هذا المال كابراً عن كابر، فقال: إن كنت كاذباً فصيرك الله إلى ما كنت، قال: وأتى الأقرع في صورته فقال له مثل ما قال لهذا، ورد عليه مثل ما رد عليه هذا، فقال له: إن

كنت كاذباً فصيرك الله إلى ما كنت، قال : وأتى الأعمى في صورته فقال : رجل مسكين، وابن سبيل قد انقطعت بي الحبال في سفري، فلا بلاغ لي اليوم إلا بالله ثم بك، أسألك بالذي رد عليك بصرك شأة أتبلغ بها في سفري، فقال : قد كنت أعمى فرد الله إلي بصري، فخذ ما شئت، ودع ما شئت، فوالله لا أجهدك اليوم بشيء أخذته لله، فقال : أمسك مالك فإنما ابتليتم، فقد رضي الله عنك، وسخط على صاحبيك » أخرجاه (۱).

## فيه مسائل:

الأولى: تفسير الآية.

الثانية: ما معنى: (ليقولن هذا لي).

الثالثة: ما معنى قوله: (قال إنما أوتيته على علم عندي).

الرابعة: ما في هذه القصة العجيبة من العبر العظيمة.

### الشرح:

هذا الباب كالأبواب التي قبله في بيان وجوب تعظيم الله - جل وعلا - في الألفاظ وأن النعم يجب أن تنسب إليه، وأن يُشكّر عليها فتُعزَى إليه، ويقول العبد: هذا أنعم الله علي به، والكذب في هذه المسائل، أو أن يتكلم المرء بكلام ليس موافقاً للحقيقة، أو هو مخالف لما يعلمه من أن الله - جل وعلا -

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٣٤٦٤) و (٦٦٥٣) ومسلم (٢٩٦٤).

قد أنعم عليه بذلك فهذا قد يؤديه إلى المهالك، وقد يسلب الله - جل وعلا -عنه النعمة بسبب لفظه.

فالواجب على العبد أن يتحرز في ألفاظه وبخاصة فيما يتصل بالله - جل وعلا -، أو بأسمائه وصفاته، أو بأفعاله وإنعامه، أو بعدله وحكمته، والتحرز في ذلك من كمال التوحيد ؛ لأنه لا يصدر التحرز إلا عن قلب معظم لله، مجل لله، مخبت لله، يعلم أن الله - جل جلاله - مطلع عليه، وأنه سبحانه هو ولي الفضل، وهو ولي الإنعام، وهو الذي يستحق أن يُجَل فوق كل جليل، وأن يُحب فوق كل محبوب، وأن يُعظم فوق كل معظم.

فَالله - جل جلاله - يجب توقيره وتعظيمه في الألفاظ، ومن ذلك ما عقد له الشيخ هذا الباب حيث قال: « باب ما جاء في قول الله تعالى: ﴿ وَلَبِنَ أَذَقُ نَاهُ رَحْمَةٌ مِّنَا مِنْ بَعْدِ ضَرَّآءَ مَسَّتَهُ لَيَقُولَنَّ هَاذَا لِي ﴾ لفصلت: ١٥٠.

قال مجاهد في تفسيرها: هذا بعملي، وأنا محقوق به. » يعني أنه نسب النعمة إلى نفسه، وأنه جدير وحقيق بها، وأن الله - جل وعلا - تفضل عليه لأنه مستحق لهذا الإنعام، والمال، والجاه، ولرفعة القدر عند الناس، فصار إليه ذلك الشيء من المال والرفعة والسمعة الطيبة لأنه مستحق لذلك الشيء بفعله وبجهده ونحو ذلك مما قد يطرأ على قلوب ضعفاء الإيمان وضعفاء التوحيد.

والواجب أن يعلم العبد أنه فقير غير مستحق لشيء على الله - جل وعلا - وأن الله هو الرب المستحق على العبد أن يَشكره، وأن يذكره، وأن يَنسب

النعم إليه، أما العبد فليس مستحقاً في الدنياً بحق واجب على الله - جل وعلا - إلا ما أوجبه الله - جل وعلا - على نفسه.

ومثل قول القائل: هذا بعملي، وأنا محقوق به، - بعد أن أتته رحمة من بعد ضراء - مثل هذا القول يكثر في ألفاظ الناس، كقول الطبيب مثلاً: هذا الذي حصل مِنْ شفاء المريض بسببي، أو نجاحي، ونيلي لهذا الأمر إنما بسبب جهدي، وبسبب تعبي، ونحو ذلك مما يجعل إنعام الله - جل وعلا على العبد بذلك بسبب استحقاقه، أو أن ينسى الله - جل وعلا - وينسب الأشياء إلى نفسه ؛ ولهذا قال: « قال ابن عباس: يريد من عندي »: أي أنا الذي أتيت بهذا المال أو بهذه النعمة وهذا من عندي، ولم يُتفَضَّل علي به.

فيدخل في هذا الوصف الذي جاء في الآية نوعان من الناس: من ينسب الشيء إلى نفسه، ولا ينسبه إلى الله - جل وعلا - أصلاً، والثاني: أن ينسبه إلى الله تعالى، لكن يرى نفسه مستحقاً لذلك الشيء على الله - جل وعلا - كما يحصل من بعض المغرورين أنه إذا أطاع الله واتقاه، وحصلت له نعمة قال: حصلت لي هذه النعمة من جراء استحقاقي لها، فأنا العابد لله - جل وعلا - ولا يستحضر أن الله - جل وعلا - يرحم عباده ولو حاسبه على عمله لم تقم عباداته وعمله بنعمة من النعم التي أسداها الله - جل وعلا - له.

فالواجب -إذاً- على العبد أن ينسب النعم جميعاً لله، وأن يشعر بأنه لا يستحق شيئاً على الله، وإنما الله هو المستحق للعبودية، وهو المستحق للشكر، وهو المستحق للإجلال، والعبد فقير مذنب مهما بلغ. وانظر إلى أبي بكر الصديق كيف علمه النبي عليه الصلاة والسلام أن يقول في آخر

صلاته: «اللهم إني ظلمت نفسي ظلماً كثيراً، ولا يغفر الذنوب إلا أنت، فاغفر لي »(١) إذا كان أبو بكر علمه الرسول عليه الصلاة والسلام أن يدعو بهذا الدعاء، فكيف بحال المساكين أمثالنا، وأمثال أكثر هذه الأمة ؟وكيف يظنون في أنفسهم أنهم يستحقون على الله شيئاً ؟!

فتمام التوحيد-إذاً- أن يُجِلَّ العبد ربه تبارك وتعالى ويعظمه، وأن لا يعتقد أنه مستحق للنعم، أو أنه أوتيها بجهده، وجهاده، وعمله، وذهابه ومجيئه، بل هو فضل الله يؤتيه من يشاء، والله ذو الفضل العظيم ؛ لأن فعل العبد سبب وهذا السبب قد يتخلف، وقد يكون مؤثراً، ثم إنه إذا أثر فلا يكون مؤثراً إلا بإذن الله - جل وعلا - فرجع الأمر إلى أنه فضل الله يؤتيه من يشاء.

«وقول ه ﴿ قَالَ إِنَّ مَا أُوتِيتُهُ عَلَىٰ عِلْمِ عِندِيٓ ﴾ القصص: ١٧٨ قال - قتادة : على علم مني بوجوه المكاسب »، هذه الآية في قصة قارون ، قال جل وعلا - : ﴿ إِنَّ قَارُونَ كَانَ مِن قَوْمٍ مُوسَىٰ فَبَعَىٰ عَلَيْهِم ۗ وَءَاتَيْنَكُ مِن الْكُنُوزِ مَا إِنَّ مَفَاتِحَهُ لَتَنُوأُ بِٱلْعُصْبَةِ أُولِي ٱلْقُوّةِ ﴾ القصص ١٧٠-١٧٨ مِن ٱلْكُنُوزِ مَا إِنَّ مَفَاتِحَهُ لَتَنُوأُ بِٱلْعُصْبَةِ أُولِي ٱلْقُوّةِ ﴾ القصص ١٧٠-١٧٨ إلى أن قال: ﴿ قَالَ إِنَّ مَا أُوتِيتُهُ عَلَىٰ عِلْمِ عِندِيٓ ﴾ قال قتادة : «على علم مني بوجوه المكاسب » وهذا يحصل من كثير ممن أغناهم الله - جل وعلا علم مني بوجوه المكاسب » وهذا يحصل من كثير ممن أغناهم الله - جل وعلا – وأعطاهم أموالاً كثيرة ، فتجد أحدهم ينسب الشيء إلى نفسه ، فيقول : أنا

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٨٣٨٧) و(٧٣٨٨) ومسلم (٢٧٠٥).

خبير بإدارة الأموال، وأنا أفهم في التجارة، وأنا عندي علم بوجوه المكاسب، ونحو ذلك، وينسى أن الله - جل وعلا - هو الذي تفضل، ولو منع الله السبب الذي فعله من التأثير لم يصر شيئاً، فالله - جل وعلا - هو الذي تفضل عليه، وهو الذي وفقه، وهو الذي هداه للفكرة، وهو الذي جعل السبب مؤثراً، فالله هو المنعم ابتداء وهو المنعم ختاماً، فالواجب إذاً أن يتخلص العبد من رؤية نفسه وأن يعلم أنه لا حول ولا قوة إلا بالله، ويكثر من قولها، فإنها كنز من كنوز الجنة.

فهذا الباب معقود كما ذكرنا لتخليص القلب واللسان من ألفاظ واعتقادات باطلة، يظن المرء فيها أنه مستحق أشياء على الله - جل وعلا - والتوحيد هو أن يكون العبد ذليلاً خاضعاً بين يدي الله، يعلم أنه لا يستحق شيئاً على الله - جل وعلا - وإنما هو فضل الله يؤتيه من يشاء.

« وقال آخرون : على علم من الله أني له أهل » : وهذا يشمل أحد النوعين اللذين ذكرتهما . « وهذا معنى قول مجاهد : أوتيته على شرف » .

ثم ساق حديث أبي هريرة الطويل، والدلالة منه ظاهرة: وأن الله - جل وعلا - عافى هؤلاء الثلاثة في أبدانهم، ورزقهم من فضله، ثم نسب اثنان منهم النعمة إلى أنفسهم، وثالث نسبها إلى الله، فجزى الله الأخير خيرا، وأدام عليه النعمة، ورضي عنه، وعاقب الآخرين، وسخط عليهما، وهذا فضل الله ينعم ثم يثبت النعمة فيمن يشاء، ويصرفها عمن يشاء، ومن أسباب ثبات النعمة أن يعظم العبد ربه، وأن يعلم أن الفضل بيد الله، وأن النعمة هي نعمة الله.

وفي ختام هذه الأبواب أوصي المسلم بأن يكون حذرا من آفات اللسان، متثبتا فيما يتكلم به، وأن يعلم أن كل خير إنما هو من الله، وأنه لا حول ولا قوة إلا بالله، ولو سلبه الله العناية منه طرفة عين لهلك، ولكان من الخاسرين، فإن العبد أحوج ما يكون إلى الاعتراف بذنبه، والعلم بأسماء الله وبصفاته، وبآثار ذلك في ملكوته، وبربوبيته -جل وعلا - على خلقه، وبعبادته حق عبادته.



«باب قول الله تعالى : ﴿ فَلَمَّا ءَاتَنَهُمَا صَلِحًا جَعَلَا لَهُ وَشُرَكَاءَ وَلَا مَا اللهُ تَعَالَى اللهُ عَمَّا يُشُركُونَ ﴾ » [الأعراف: ١٩٠].

قال ابن حزم: اتفقوا على تحريم كل اسم معبد لغير الله، كعبد عمر، وعبد الكعبة، وما أشبه ذلك حاشا عبد المطلب. وعن ابن عباس في الآية قال: لما تغشاها آدم حملت، فأتاهما إبليس، فقال: إنبي صاحبكما الدي أخرجتكما من الجنة، لتطيعانني، أو لأجعلن له قرني أيّل، فيخرج من بطنه فيشقه، ولأفعلن، ولأفعلن، يخوفهما، سَميّاه عبد الحارث، فأبيا أن يطيعاه، فخرج ميتاً، ثم حملت، فأتاهما، فقال مثل قوله، فأبيا أن يطيعاه، فخرج ميتاً، ثم حملت، فأتاهما، فذكر فأبيا أن يطيعاه، فخرج ميتاً، ثم حملت، فأتاهما، فذكر لهما، فأدركهما حب الولد، فسمَّياه عبد الحارث، فذلك قولسه، فأدركهما حب الولد، فسمَّياه عبد الحارث، فذلك قولسه، فأدركهما حب الولد، فسمَّياه عبد الحارث، فذلك قولسه، فأدركهما حب الولد، فسمَّياه عبد الحارث، فذلك

وله بسند صحيح عن قتادة قال : شركاء في طاعته، ولم يكن في عبادته (٢). وله بسند صحيح عن مجاهد في قوله : ﴿ لَإِنْ ءَاتَيْتَنَا

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير في " التفسير"(١٥٥١٧).

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير الطبري في التفسير (١٥٥٢١).

صَلِحًا ﴾ قال : أشفقا أن لا يكون إنساناً (١)، وذكر معناه عن الحسن، وسعيد، وغيرهما » .

#### فيه مسائل:

الأولى: تحريم كل اسم مُعبَّدٍ لغير الله.

الثانية: تفسير الآية.

الثالثة: أن هذا الشرك في مجرد تسميةٍ لم تقصد حقيقتها.

الرابعة: أن هبة الله للرجل البنت السوية من النعم.

الخامسة: ذكر السلف الفرق بين الشرك في الطاعة، والشرك في العبادة.

### الشرح:

مناسبة هذا الباب للأبواب قبله: أن جميع الأبواب في معنى واحد، وهو أن شكر النعمة لله - جل وعلا - فيما أنعم به، يقتضي أن تُنسَب إليه - جل وعلا - وأن يُحمَد عليها، ويُثنَى عليه بها، وأن تستعمل في مراضيه - جل وعلا - وأن يُتحدَّث بها، فالذي ينسب النعم إلى نفسه لم يُحقِّق التوحيد ؛ فإنه جمع بين ترك تعظيم الله - جل وعلا - وبين ادعاء شيء ليس له، وقد يعتقد في غيره أنه هو المنعم عليه، كقول القائل: لولا فلان لم يكن كذا، أو يعتقد في غيره أنه هو المنعم عليه، كقول القائل: لولا فلان لم يكن كذا، أو نحو تلك العبارات التي تدخل في قوله تعالى: ﴿ فَلَا تَجْعَلُوا لِلّهِ أَندَادًا

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم في التفسير كما في الدر المنثور ٣/٤/٣

وَأَنتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾ البقرة: ٢٦]، وفي قوله: ﴿ يَعْرِفُونَ نِعْمَتَ ٱللَّهِ ثُمَّ يُنكِرُونَهَا ﴾ النحل: ٨٣] فهذه الألفاظ وأمثالها راجعة إلى عدم شكر النعمة.

ومِن شكر النّعم أن الله - جل وعلا - إذا أنعم على عبد بولد، وجعله سليماً معافى، ورزقه بتلك النعمة - التي هي نعمة الولد - أن يشكر الله عليها، ومن عدم شكر النعمة تلك، ونسبتها إلى غير الله: أن يُعبّد الولد لغير الله - جل وعلا - فإن هذا مضاد للاعتراف بأن المنعم بذلك الولد هو الله - جل جلاله - وقد يصل ذلك إلى حد الشرك الأكبر، إذا عَبّد الولد لولي أو لعبد صالح، وهو يعني حقيقة العبودية التي هي أن هذا عبد لذاك ؛ لأن ذاك المهد. كمن يُعبّد لبعض المشايخ، فيقول: عبد السيد ويعنون به: السيد البدوي، ويقولون: عبد زينب، وعبد علي، وعبد عمرو، ونحو ذلك من الأسماء التي فيها اعتقادات.

فمن عَبَّد ولداً لغير الله - جل وعلا - فقد نافى شكر النعمة ؛ ولهذا أتبع الشيخ - رحمه الله - هذا الباب الأبواب قبله لما كان يشترك معها في هذا المعنى، وأن الواجب على العبد أن يحقق التوحيد، وأن لا ينسب النعم لغير الله - جل وعلا - فإن وقع منه ذلك فواجب عليه أن يبادر بالتوبة، وألا يقيم على ذلك .

«باب قول الله تعالى : ﴿ فَلَمَّاۤ ءَاتَهُمَا صَـٰلِحًا جَعَلَا لَهُ شُرَكَآءَ وَاتَهُمُا صَـٰلِحًا جَعَلَا لَهُ شُرَكَآءَ فِيمَآءَ اتَهُمُا فَتَعَلَى ٱللَّهُ عَمَّا يُشُرِكُونَ ﴾ الأعـــراف: ١٩٠] » :

قوله: ﴿ فَلَمّا ءَاتَلهُما صَلِحًا ﴾ الضمير هنا يرجع إلى آدم وحواء، والذي عليه عامة السلف أن القصة في آدم وحواء حتى قال الشارح الشيخ سليمان بن عبد الله -رحمه الله -: إن نسبة ذلك إلى غير آدم وحواء هو من التفاسير المبتدعة. وسياق الآية لا يقتضي غير ذلك إلا بأوجه من التكلف؛ ولهذا اعتمد الإمام الشيخ محمد بن عبد الوهاب - رحمه الله - التفسير الذي عليه عامة السلف، ففسر هذه الآية بأن المراد بها آدم وحواء، فقوله: ﴿ فَلَمّا عَلَي اللهُ آدم وحواء صالحاً. وقوله: ﴿ صَلِحًا ﴾ يعني: أتى الله آدم وحواء صالحاً. وقوله: ﴿ صَلِحًا ﴾ يعني: من جهة الخِلقة ؛ لأنه كان يأتيهما ولد فيموت، أو يكون معيباً فيموت، فالله - جل وعلا - رزقهما هذا الولد الصالح السليم في خِلقته، المعافى في بنيته، وكذلك هو صالح لهما من جهة نفعهما.

﴿ جَعَلًا ﴾ يعني: آدم وحواء ﴿ لَهُ ﴾ يعني: لله - جل وعلا - ﴿ شُرَكَآءَ فِيمَآ ءَاتَكُهُ مَا ۚ ﴾ وكلمة شركاء جميع الشريك، والشريك في اللغة هو المقصود بهذه الآية، ومعنى الشركة في اللغة: اشتراك اثنين في شيء، فجعلا لله - جل وعلا - شركاء فيما آتاهما، حيث سميا ذلك الولد عبد الحارث. والحارث هو إبليس، وهو الذي قال: إن لم تسمياه عبد الحارث لأفعلن ولأفعلن، ولأجعلن له قرني أيل - وهو ذكر الوعل - وفي هذا تهديد بأن يشق بطن الأم، فتموت ويموت أيضاً الولد.

فلما رأت حواء ذلك، وأنها قد مات لها عدة بطون، أطاعت الشيطان في ذلك، فصارت الشركة شركة في الطاعة، وآدم وحواء عليهما السلام قد

أطاعا الشيطان من قبل، حيث أمرهما بأن يأكلا من الشجرة التي نهاهما الله - جل وعلا - عنها، كما جاء في الحديث أن النبي ، قال: «خدعهما مرتين»(١)، وهذا هو المعروف عند السلف، فيكون إذاً قوله: ﴿ شُرَكَآءَ فِيمَآ ءَاتَلهُمَا ﴾ من جهة التشريك في الطاعة، ومعلوم أن كل عاصٍ مطيع للشيطان، وكل معصية لا تصدر من العبد إلا وتم َّ نوع تشريك حصل في الطاعة ؛ لأنه إما أن يطيع هواه، وإما أن يطيع الشيطان ؛ ولهذا قال شيخ الإسلام وغيره من المحققين: إنه ما من معصية يَعصي بها العبد ربه إلا وسببها طاعة الشيطان أو طاعة الهوى، وذلك نوع تشريك، وهذا هو الذي حصل من آدم وحواء عليهما السلام، وهو لا يقتضي نقصاً في مقامهما، ولا يقتضي شركاً بالله - جل وعلا - وإنما هو نوع تشريك في الطاعة . والمعاصي الصغار جائزة على الأنبياء، كما هو معلوم عند أهل العلم، فإن آدم نبي مُكلّم، وصغار الذنوب جائزة على الأنبياء، ولا تقدح في كمالهم ؛ لأنهم لا يستقيمون عليها، بل يسرعون وينيبون إلى الله - جل وعلا - ويكون حالهم بعد ما وقع منهم ذاك أعظم من حالهم قبل أن يقع منهم ذلك ؟ لأنه يكون لهم مقامات إيمانية واعتراف بالعبودية أعظم، وذل وخضوع أكبربين يدي الله - جل وعلا - ، ومعرفة أكمل بتحقيق ما يجب لله - جل وعلا - وما يستحب.

فهذه القصة -كما ذكرنا- صحيحة، وآثار السلف الكثيرة تدل عليها، وسياق الآيات في آخر سورة الأعراف يدل عليها، والإشكال الذي أورده

<sup>(</sup>١) انظر: تفسير القرطبي ٣٣٨/٧

بعض أهل التفسير من المتأخرين، وهو أن آدم وحواء جعلا لله شركاء، وهذا نص الآية لا يمنع ؛ لأن التشريك هنا تشريك فيما يدل عليه المعنى اللغوي، وليس شركاً أصغر، ولا شركاً أعظم، وحاشاهما من ذلك، وإنما هو تشريك في الطاعة، كما قال - جل وعلا - ﴿ أَرَءَيْتَ مَنِ ٱتَّخذَ إِلَهُهُ هُ هَوَلهُ أَفَأَنتَ تَكُونُ عَلَيْهِ وَكِيلًا ﴾ اللفرقان: ١٤٣، وكما قال أيضاً في الآية الأخرى تكونُ عَلَيْهِ وَكِيلًا ﴾ اللفرقان: ١٤٣، وكما قال أيضاً في الآية الأخرى ﴿ أَفَرَءَيْتَ مَنِ ٱتَّخذَ إِلَهَهُ هُ هَوَلهُ وَأَضَلّهُ ٱللّهُ عَلَىٰ عِلْمِ ﴾ الجاثية: ٢٣٠ فكل من جعل هواه مُتبّعاً فقد جعله مطاعاً، وهذا نوع تأليه، لكن لا يقال: عَبدَ غير الله، أو أله غير الله، أو أشرك بالله - جل وعلا - لكن هو نوع تشريك، فكل طاعة للشيطان أو للهوى فيها هذا النوع من التشريك، إذ الواجب على العبد أن يُعظّم الله - جل وعلا - وأن لا يطبع إلا أمره - جل وعلا - وأمر رسوله ...

فظهر بهذا التقرير أن هذه القصة لا تقتضي نقصاً في مقام آدم عليه السلام ولا في مقام حواء، بل هو ذنب من الذنوب، تابا منه، كما حصل لهما أول مرة في الأكل من الشجرة، بل إن أكلهما من الشجرة ومخالفة أمر الله - جل وعلا - أعظم من هذا الذي حصل منهما هنا، وهو تسمية الولد عبد الحارث، وذلك أن الخطاب الأول كان من الله - جل وعلا - لآدم مباشرة، خاطبه الله - جل وعلا - ونهاه عن أكل هذه الشجرة، وهذا خطاب متوجه إلى آدم بنفسه، وأما هذه التسمية فإنه لم يُنْه عنها مباشرة، وإنما يفهم النهي عنها من وجوب حق الله - جل وعلا -، فذاك المقام زاد على هذا المقام من

جهة خطاب الله - جل وعلا - المباشِر لآدم، وهذا أمر معروف عند أهل العلم ؛ ولهذا فسر قتادة كلمة شركاء بقوله كما نقل الشيخ حيث قال : «له بسند صحيح عن قتادة قال : شركاء في طاعته، ولم يكن في عبادته» وهذا هو الصحيح في تفسير الآية .

«قال ابن حزم: اتفقوا على تحريم كل اسم معبّد لغير الله، كعبد عمر، وعبد الكعبة وما أشبه ذلك، حاشا عبد المطلب »(1): قول ابن حزم: «اتفقوا » يعني: أجمعوا، أي: أجمع أهل العلم فيما عَلِمَه هو أن التعبيد لغير الله محرم؛ لأن فيه إضافة النعم لغير الله، وفيه أيضاً إساءة أدب مع الربوبية والإلهية، فإن تعبيد الناس لغير الله – جل وعلا – غلط من جهة المعنى، وأيضاً فيه نوع هضم لمقام الربوبية، فلذلك حَرُمَ في شريعة الإسلام هذه التسمية، بل وفي شرائع الأنبياء جميعاً، فاتفق أهل العلم على ذلك، وأن كل اسم معبّد لغير الله كعبد عمرو، وعبد الكعبة، وعبد علي، وغير ذلك من الأسماء، فإن هذا وما أشبهه مُحرّم ولا يجوز.

قوله: «حاشا عبد المطلب»: يعني: لم يجمعوا عليه ؛ فإن من أهل العلم من قال: تكره التسمية بعبد المطلب ولا تحرم ؛ لأن النبي عليه الصلاة والسلام قال في غزوة حنين: «أنا النبي لا كذب، أنا ابن عبد المطلب »(٢) قالوا: وجاء في أسماء الصحابة من اسمه عبد المطلب؛ ولهذا قالوا:

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن حزم "مراتب الإجماع" (١٥٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٢٨٦٤)و (٢٨٧٤) ومسلم (١٧٧١).

لا يحرم، وهذا القول ليس بصحيح في أن عبد المطلب لا تكره التسمية به ولا تحرم، وما استدلوا به ليس بوجيه، وذلك أن قول النبي عليه الصلاة والسلام: «أنا النبي لا كذب، أنا ابن عبد المطلب» كان من جهة الإخبار، والإخبار ليس فيه تعبيد مباشر بإضافة ذلك المخلوق إلى غير خالقه، وإنما هو إخبار، وباب الإخبار أوسع من باب الابتداء كما هو معلوم.

وأما تسمية بعض الصحابة بعبد المطلب، فالمحققون من الرواة يقولون: إن من سمي بعبد المطلب، فالصحيح أن اسمه المطلب بدون التعبيد، ولكن نقل بعبد المطلب ؛ لأنه شاعت التسمية بعبد المطلب دون المطلب، فوقع خطأ في ذلك، وبحث هذه المسائل يطول، ومحله كتب الحديث وكتب الرجال.

«وعن ابن عباس في معنى الآية قال: لما تغشاها آدم حملت، فأتاهما إبليس، فقال: إني صاحبكما الذي أخرجتكما من الجنة، لتطيعانني أو لأجعلن له قرني أيل، فيخرج من بطنه فيشقه، ولأفعلن ولأفعلن، يخوفهما، سمياه عبد الحارث، فأبيا أن يطيعاه، فخرج ميتا، ثم حملت فأتاهما فقال مثل قوله، فأبيا أن يطيعاه، فخرج ميتا، ثم حملت فأتاهما فذكر لهما، فأدركهما حب الولد، فسمياه عبد الحارث، فذلك قوله ﴿ جَعَلَا لَهُ شُرَكَآءَ فِيمَآءَ اتَنهُما ﴾ فسمياه عبد الحارث، فذلك قوله ﴿ جَعَلَا لَهُ شُرَكَآءَ فِيمَآءَ اتَنهُما ﴾ فالمن أبي حاتم. وله بسند صحيح عن قتادة قال: شركاء في طاعته ولم يكن في عبادته »: وهذا دليل على التفريق بين الشرك في الطاعة والشرك في العبادة كفر أكبر مخرج من الملة، أما

الشرك في الطاعة فله درجات يبدأ من المعصية والمحرم وينتهي بالشرك الأكبر، فالشرك في الطاعة درجاته كثيرة، وليس درجة واحدة، فقد يحصل شرك في الطاعة فيكون كبيرة، ويحصل شرك في الطاعة فيكون كبيرة، ويحصل شرك في الطاعة ويكون كفرا أكبر، ونحو ذلك، أما الشرك في العبادة فهو كفر أكبر بالله - جل جلاله - ؟ ولهذا فرَّق أهل العلم بين شرك الطاعة وشرك العبادة، مع أن العبادة مستلزمة للطاعة، والطاعة مستلزمة أيضاً للعبادة، لكن ليس في كل درجاتها.

«وله بسند صحيح عن مجاهد في قوله ﴿ لَبِنْ ءَاتَيْتَنَا صَلِحًا لَنَكُونَنَ مِنَ ٱلشَّكِرِيرِ فَال : أشفقا أن لا يكون إنساناً » : يعني : خافا أن يكون له -كما قال الشيطان - له قرنا أيل ، أو خلقته مختلفة ، أو يخرج حيواناً ، أو قرداً ، أو نحو ذلك ، فقالا : ﴿ لَبِنْ ءَاتَيْتَنَا صَلِحًا ﴾ يعني : ولداً صالحاً سليماً من الآفات ، سليماً من الخلقة المشينة ، فوعدا بأن يكونا من الشاكرين ﴿ فَلَمَّ آ ءَاتَهُ مُمَا صَلِحًا ﴾ عبّدا ذلك للحارث ، خوفاً من أن يتسلط الشيطان عليه بالموت أو الإهلاك ، فأخذتهما شفقة الوالد على الولد فكان ذلك خلاف شكر تلك النعمة ؛ لأن من شكر نعمة الولد أن يُعبّد الولد لله الذي أنعم به وأعطاه وتفضل به .



# « باب قول الله تعالى: ﴿ وَلِلَّهِ ٱلْأَسْمَآءُ ٱلْحُسْنَىٰ فَٱدْعُوهُ بِهَا ۗ وَذَرُواْ الله تعالى: ﴿ وَلِلَّهِ ٱلْأَسْمَآءُ ٱلْحُسْنَىٰ فَٱدْعُوهُ بِهَا ۗ وَذَرُواْ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ا

« ذكر ابن أبي حاتم عن ابن عباس : ﴿ يُلْحِدُونَ فِي أَسْمَلَهِ فَي أَسْمَلَهِ فَي أَسْمَلَهِ فَي الله والعزى من العزيز. وعن يشركون أن وعنه : سَمَّو اللات من الإله، والعزى من العزيز. وعن الأعمش : يُدخِلون فيها ما ليس منها » .

## فيه مسائل:

الأولى: إثبات الأسماء.

الثانية: كونها حُسنى.

الثالثة: الأمر بدعائه بها.

الرابعة: ترك من عارض من الجاهلين الملحدين.

الخامسة: تفسير الإلحاد فيها.

السادسة: وعيد من ألحد.

# الشرح:

هذا الباب في وجوب تعظيم أسماء الله الحسنى، وأنَّ مِن تعظيمها أن لا يُلْحَد فيها، وأن يُدْعَى الله - جل وعلا - بها، والأسماء الحسنى هي:

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم في التفسير كما في الدر المنثور(٦١٣).

الأسماء البالغة في الحسن نهايته، فالخلق يتسمون بأسماء، لكن قد لا تكون حسنة، أو قد تكون حسنة، ولكن ليست بالغة في الحسن نهايته ؛ لأن الحسن في الأسماء يكون راجعاً إلى أن الصفة التي اشتمل عليها ذلك الاسم تكون حقاً، موجودة فيمن تسمى بها، والإنسان وإن تسمَّى باسم فيه معنى فقد لا يكون فيه من ذلك المعنى شيء، فيُسمَّى صالحاً وقد لا يكون صالحاً، ويُسمَّى خالداً وقد لا يكون كثير خصال الحمد خالداً وقد لا يكون كثير خصال الحمد وهكذا، فإن الإنسان قد يُسمَّى بأسماء لكن لا تكون في حقه حسنى، والله المشتملة على صفات الكمال، والجلل، والجمال، والقدرة، والعزة، والجبروت وغير ذلك، وله من كل اسم مشتمل على صفة أعلى وأعظم وأسمى المعانى التي اشتملت عليها الصفة.

وأهل العلم إذا فسروا الأسماء الحسنى فإنما هو تقريب ؛ ليدلوا الناس على أصل المعنى، أما المعنى بكماله فإنه لا يعلمه أحد إلا الله – جل جلاله - ؛ ولهذا قال في دعائه : « لا نُحصي ثناءً عليك، أنت كما أثنيت على نفسك» (۱) فالناس حين يفسرون أسماء الله – جل وعلا – فإنهم يفسرون ذلك بما يُقرِّب إلى الأفهام المعنى، أما حقيقة المعنى على كماله فإنهم لا يعونه ؛ لأن ذلك من الغيب، وكذلك الكيفية فإنهم لا يعلمونها ؛ لأن ذلك من الغيب، وكذلك الكيفية فإنهم لا يعلمونها ؛ لأن ذلك من الغيب، فالله – جل وعلا – له الأسماء الحسنى، والصفات العلى.

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي (٣٥٦٦)، وابن ماجه (١١٧٩).

ومن الأسماء ما لا يكون حسناً إلا بقيد مثل: الصانع، والمتكلم، والمريد، والفعّال أو الفاعل، ونحو ذلك، فهذه الأسماء لا تكون كمالاً إلا بقيد، وهو أن يكون متكلّماً بما شاء إذا شاء بما تقتضيه الحكمة وتمام العدل، فهذا يكون محموداً ؛ ولهذا ليس من أسماء الله المتكلم، وكذلك الصانع قد يصنع خيراً، وقد يصنع غير ذلك، والله - جل وعلا - ليس من أسمائه الحسنى الصانع ؛ لاشتماله على هذا وهذا، فإذا أطلق من جهة الخبر فيعنى به ما يُقيّد بالمعنى الذي فيه كمال، وكذلك فاعل أو فعّال فإن الفعّال قد يفعل أشياء لا توافق الحكمة، وقد يفعل أشياء لا يريدها بل مجبر عليها، والكمال أن يفعل ما يريد ولا يكون مجبراً لكمال عزته وقهره ؛ ولهذا قال الله - جل وعلا - عن نفسه : ﴿ فَعَّالُ لِما يُريدُ ﴾ اللبروج: ١٦ ا - لأن تقييد كونه فعّالاً بما يريد، يدل على الكمال في أشياء كثيرة، وهي معروفة في مباحث الأسماء والصفات.

وأسماء الله الحسنى تنقسم باعتبارات من جهة المعنى، قال طائفة من أهل العلم: إن منها أسماء الجمال، وأسماء الجمال لله - جل جلاله - هي الأسماء المشتملة على حسن في اللذات، أو حسن في المعنى، وير بالعباد والمخلوقين، فيكون من أسماء الجمال صفات الذات، واسم الله الجميل، ويكون من أسماء الجمال: البر، والرحيم، والودود، والمحسن، وما أشبه ذلك. ومن أسماء الله ما هو من الجلال فيقال: هذه أسماء الجلال، وأسماء الجلال لله هي التي فيها ما يدل العباد على جلال الله، وعظمته وعزته - جل وعلا- وجلاله حتى يُجَلّ، من مثل: القهار، والجبار، والقدير، والعزيز،

ونحو ذلك، فهذه أسماء الجلال، وهناك أسماء في تقسيمات مختلفة، تطلب من كلام ابن القيم - رحمه الله - أو من كلام الشراح، فإن المقصود هو أن العبد المؤمن الموحد ينبغي أن يتعرف إلى الله -جل وعلا - بأسمائه وصفاته، ولا تتم حقيقة التوحيد في قلب العبد حتى يعلم أسماء الله - جل وعلا - ويعلم صفات الله - جل وعلا - فإن العلم بها تتم به حقيقة التوحيد.

والعلم بها على مراتب، منها: أن يعلمها إثباتاً، يعني: أن يثبت ما أثبت الله لنفسه، وما أثبته له رسوله هم، فيؤمن أن هذا الاسم من أسماء الله، وأن هذه الصفة من صفات الله - جل وعلا -.

والثاني: أن يسأل الله - جل وعلا - بأسمائه وصفاته بما يوافق مطلوبه ؛ لأن الأسماء والصفات نتعبد لله - جل وعلا - بها، بأن ندعوه بها كما جاء في هذه الآية، وسيأتي بيان ذلك - إن شاء الله - .

والثالث من الإيمان بالأسماء والصفات: أن ينظر إلى آثار أسماء الله وصفاته في الملكوت، فإذا نظر إلى آثار الأسماء والصفات في الملكوت وتأمّل ذلك عَلِمَ أن كل شيء ما خلا الله باطل، وأن الحقيقة أن الحق الثابت اللازم هو الله - جل وعلا - وأما ما سوى الله فهو باطل، وزائل، وآيل إلى المهلاك ﴿ كُلُّ شَيْءٍ هَالِكُ إِلَّا وَجُهَةً ﴾ القصص: ٨٨].

قوله: « ﴿ وَلِلَّهِ ٱلْأَسْمَآءُ ٱلْحُسْنَىٰ ﴾ »: اللام في قوله ﴿ وَلِلَّهِ ﴾ هي لام الاستحقاق، يعني: الأسماء الحسنى البالغة في الحسن نهايته مستحقة لله - جل وعلا - والله مستحق ذلك.

«﴿ فَٱدْعُوهُ بِهَا ﴾ : يعني : إذا علمتم أن الله هو المستحق لذلك ، وآمنتم به ، فادعوه بها ، وهذا أمر ، والدعاء هنا فسر بالثناء والعبادة ، وفسر بالسؤال والطلب ، وكلاهما صحيح ؛ فإننا ندعو الله بها ، أي : نحمده ، ونثني عليه بها ، فنعبده متوسلين إليه بالأسماء الحسنى ، وما اشتملت عليه من الصفات العلى ، وكذلك أن نسأله بها ، يعني : إذا كان لنا مطلوب نتوجه إلى الله ، فنسأله بتلك الأسماء بما يوافق المطلوب ، فإذا سألنا الله المغفرة نأتي بصفات الجلال ، وهكذا فيما يناسب ، وهناك تفصيلات أيضاً لهذا الأمر .

والمقصود أن قوله - جل وعلا -: ﴿ فَادَعُوهُ بِهَا ﴾ يعني: اسألوه بها، أو اعبدوه، واثنوا عليه بها - جل وعلا -، فيشمل دعاء المسألة، ودعاء العبادة. والباء في قوله ﴿ بِهَا ﴾ هي باء الوسيلة، أي: ادعوه متوسلين بها.

قول هذا فَرُواْ ٱلَّذِينَ يُلُحِدُونَ فِي أَسْمَلَهِمْ ﴾ » : ﴿ ذَرُواْ ﴾ يعني : اتركوا ، وهذا يوجب على المسلم أن يبتعد عن حال الذين يلحدون في أسماء الله - جل وعلا - . والإلحاد في أسماء الله هو : الميل والعدول بها عن حقائقها إلى ما لا يليق بالله - جل وعلا - .

وهذا الإلحاد في أسماء الله وصفاته مراتب منها: أن يُسمِّي البشر المعبودين بأسماء الله ، كما سموا اللات من الإله ، والعزى من العزيز ، ونحو ذلك .

ومن الإلحاد في أسماء الله : أن يُجعَل لله - جل وعلا - ولد، وأن يُضاف المخلوق إليه إضافة الولد إلى والده، كحال النصارى .

ومن الإلحاد: إنكار الأسماء والصفات، أو إنكار بعض ذلك، كما فعلت الجهمية الغلاة، فإنهم لا يؤمنون باسم من أسماء الله، ولا بصفة من صفات الله إلا الوجود والموجود ؛ لأن هذه الصفة هي التي يستقيم معها برهانهم بحلول الأعراض في الأجسام، ودليل ذلك على الوحدانية كما هو معروف في موضعه.

ومن الإلحاد أيضاً والميل بها عن الحق الثابت الذي يجب لله - جل وعلا - فيها: أن تؤول وتُصرَف عن ظاهرها إلى معان لا يجوز أن تصرَف إليها، فيكون ذلك من التأويل، والواجب الإيمان بالأسماء والصفات وإثباتها، واعتقاد ما دلت عليه، وترك التعرض لها بتأويل ونحوه، وهذه هي قاعدة السلف فنؤمن بها ولا نصرفها عن حقائقها بتأويل أو بمجاز أو نحو ذلك، كما فعل المعتزلة، وفعلته الأشاعرة، والماتريدية وطوائف، كل هذا نوع من أنواع الإلحاد.

وإذا تقرر ذلك علم أن الإلحاد منه ما هو كفْر، ومنه ما هو بدعة بحسب ما ذكرنا، فالحال الأخيرة -وهي التأويل، وادعاء المجاز في الأسماء والصفات - بدعة وإلحاد لا يصل بأصحابه إلى الكفر، أما نفي وإنكار وجحد الأسماء والصفات، فهذا كفر، كحال الجهمية، والنصارى، ومشركي العرب.

« ذكر ابن أبي حاتم عن ابن عباس ﴿ يُلْحِدُونَ فِي أَسَمَلَهِ ﴾ : يعني يجعلون اللات من الإله ، فينادون اللات ، وعندهم أنهم نادوا الإله ، فصار شركاً .

«وعنه: سَمُّو اللات من الإله، والعزى من العزيز، وعن الأعمش: يُدخِلون فيها ما ليس منها»: وهذه مرتبة من مراتب الإلحاد في أسمائه؛ لأن الله – جل وعلا – له الأسماء الحسنى، فمن أدخنل اسماً لم يثبت في الكتاب والسنة أنه من أسماء الله فقد ألحد؛ لأنه مال وعدل عن الحق الذي يجب في الأسماء والصفات إلى غيره، والحق هو أن تثبت لله ما أثبته لنفسه، إذ لا أحد أعلم بالله من الله – جل جلاله وتعاظم شانه – وكذلك لا أحد أعلم من الخلق بالله – جل وعلا – من رسوله الخاتم محمد الله فمن أدخل فيها ما ليس منها فقد ألحد، كمن قال: إن من أسماء الله: الماكر، والمستهزئ، والصانع، وجعل ذلك من الأسماء الحسنى، فإن هذا لا يجوز، ومنها ما يجوز بتقييد في باب الإخبار، ومباحث هذا الباب طويلة لاتصالها بالأسماء والصفات وهي معروفة في مبحث توحيد الأسماء والصفات.



# « باب لا يُقال السلام على الله »

في الصحيح عن ابن مسعود شقال: كنا إذا كنا مع النبي في الصحيح عن ابن مسعود شقال: كنا أذا كنا مع النبي في الله من عباده، السلام على فلان وفلان، فقال النبي في: « لا تقولوا: السلام على الله، فإن الله هو السلام »(١).

#### فيه مسائل:

الأولى: تفسير السلام.

الثانية: أنه تحية.

الثالثة: أنها لا تصلح لله.

الرابعة: العلة في ذلك.

الخامسة: تعليمهم التحية التي تصلح لله.

#### الشرح:

مناسبة هذا الباب للباب الذي قبله: أن ترك قول: السلام على الله، هو من تعظيم الأسماء الحسنى، ومن العِلْم بها، ذلك أن السلام هو الله - جل جلاله -، والسلام من أسمائه سبحانه وتعالى، فهو المتصف بالسلامة الكاملة من كل نقص وعيب، وهو المنزَّه والمبعَد عن كل آفة و نقص و عيب، فله الكمال المطلق في ذاته، وصفاته الذاتية، وصفاته الفعلية - جل وعلا -،

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٨٣٥) ومسلم (٤٠٢).

والسلام في أسماء الله معناه أيضاً: الذي يُعطِي السلامة ويرزقها، وأثر هذا الاسم في ملكوت الله أن كل سلامة في ملكوت الله من كل شر يؤذي الخلق، فإنها من آثار هذا الاسم، فإنه لكون الله - جل وعلا - هو السلام فإنه يفيض السلامة على العباد.

إذا كان كذلك فالله - جل جلاله - هو الذي يفيض السلام، وليس العباد هم الذين يعطون الله السلامة، فإن الله - جل وعلا - هو الغني عن خلقه بالذات، والعباد فقراء بالذات، قال تعالى: ﴿ يَاَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ أَنتُمُ ٱلْفُقَرَآءُ وَاللّهَ هُوَ ٱلْغَنِيُّ ٱلْحَمِيدُ ﴾ لفاطر: ١٥، فالعبد هو الذي يُعطَى السلامة، والله - جل وعلا - هو الذي يسلم ؛ ولهذا كان من الأدب الواجب في جناب الربوبية وأسماء الله وصفاته أن لا يُقال : السلام على الله، بل أن يُقال : السلام على الله، وفلان، السلام عليك يا فلان، ونحو ذلك، فتدعو له بأن يُبارك باسم الله وفلان، السلام) أو أن تحل عليه السلامة.

فظهر بهذا أن وجه مناسبة هذا الباب للذي قبله ظاهرة. وأما مناسبته لكتاب التوحيد: فهي أن الأدب مع أسماء الله - جل وعلا - وصفاته ألا يخاطب بهذا الخطاب، وأن لا يقال: السلام على الله ؛ لأن في هذا نقصاً في تحقيق التوحيد، فتحقيق التوحيد الواجب ألا تقال هذه الكلمة ؛ لأن الله غني عن عباده، والفقراء هم الذين يحتاجون إلى السلام.

« في الصحيح عن ابن مسعود الله على الله على النبي الله على فلان في الصلاة قلنا : السلام على فلان

وفلان»، وإنما كانوا يقولون هذا مع كونهم موحدين عالمين بحق الله - جل وعلا - ظناً أنها تحية لا تحوي ذلك المعنى، فجعلوها من باب التحية، والتحية في هذه الشريعة مرتبطة بالمعنى، فالسلام على الله من عباده كأنهم قالوا: تحية لله من عباده، وهذا المعنى - وإن كان صحيحاً من حيث القصدلكنه ليس بصحيح من حيث اللفظ ؛ لأن هذا اللفظ لا يجوز من جهة أن الله - جل وعلا - هو السلام كما قال النبي عليه الصلاة والسلام. والعباد مسلمون، أي: يسلمهم الله - جل وعلا - ويفيض عليهم السلامة وهم الفقراء المحتاجون، فليسوا هم الذي يعطون الله السلام، فمعنى: السلام على الله، يعني : السلامة تكون على الله من عباده، وهذا لا شك أنه باطل وإساءة في الأدب مع ما يجب لله - جل وعلا - في ربوبيته وأسمائه وصفاته.

لهذا قال لهم النبي عليه الصلاة والسلام «لا تقولوا: السلام على الله ، فإن الله هو السلام»، وهذا النهي للتحريم، فلا يجوز لأحد أن يقول: السلام على الله على الله على الله مقتض لانتقاص جناب الربوبية وتوحيد الأسماء والصفات.

إذا كان كذلك، فما معنى قولك حين تسلم على أحد: السلام عليك يا فلان، أو السلام عليكم ورحمة الله وبركاته ؟ وهي تحية المؤمنين في الدنيا وفي الآخرة (تَحِيَّتُهُمْ يَوْمَ يَلْقَوْنَهُ وسَلَمُ لَهُ لَالْحزاب: ٤٤]. قال بعض أهل العلم: إن معناها: كل اسم لله - جل وعلا - عليكم، يعني: اسم السلام عليكم، فيكون ذلك تبركاً بأسماء الله - جل وعلا - وبصفاته، فاسم السلام عليكم، يعني: اسم الله عليكم، فيكون ذلك تبركاً بكل الأسماء ومنها اسم الله - جل وعلا - السلام، وهذا أحد المعنين.

والثاني: ما قاله آخرون من أهل العلم: أن قول القائل: السلام عليكم ورحمة الله، يعني: السلامة التي اشتمل عليها اسم (السلام) عليكم، نسأل الله أن يفيضها عليكم، أو أن يكون المعنى: كل سلامة عليكم مني، فإنك لن تجد مني إلا السلامة، وهذا يصدُق حين تُنكر فتقول: سلامٌ عليكم ورحمة الله وبركاته، يعني: كل سلامة مني ستأتيك، فلن أخفرك في عرضك، ولن أخفرك في نفسك، وكثير من المسلمين عرضك، ولن أخفرك في معناها، لأنه حين قال لمن أتاه: السلام عليكم، كأنه عاهده بأنه لن يأتيه منه إلا السلامة، ثم هو يخفر هذه الذمة، وريما أضره، أو تناول عرضه، أو تناول ماله، أو نحو ذلك.

فهذا فيه التنبيه على فائدة مهمة، وهي أنه ينبغي لكل طالب العلم، بل كل عاقل بعامة إذا نطق بكلام أن يتبين ما معنى هذا الكلام، فكونه يستعمل كلاماً لا يعي معناه، هذا من العيب، إذ ليس من أخلاق الرجال أصلاً أن يتكلموا بكلام لا يعون معناه، فيأتي بكلام ثم ينقضه في فعله أو في قوله، هذا ليس من أفعال الذين يعقلون، فضلاً أن يكون من أفعال أهل العلم، أو طلبة العلم الذين يعون عن الله - جل وعلا - شرعه ودينه.

والصواب أن قول القائل: السلام عليكم، يشمل المعنيين الأول والثاني، فهو تبرك بكل اسم من أسماء الله، وتبرك باسم الله (السلام) الذي من آثاره السلامة عليك في دينك ودنياك، فهو دعاء لك بالسلامة في الدين، وفي الدنيا، وفي الأعضاء، والصفات، والجوارح، إلى آخر ذلك.



# « باب قوله : اللهم اغفر لي إن شئت »

ين الصحيح عن أبي هريرة أن رسول الله قال : « لا يقل أحدكم: اللهم اغفر لي إن شئت، اللهم ارحمني إن شئت، ليعزم المسألة ؛ فإن الله لا مُكره له » (١).

ولمسلم : « وليُعْظِم الرغبة، فإن الله لا يتعاظمه شيء أعطاه » (٢)

#### فيه مسائل:

الأولى: النهى عن الاستثناء في الدعاء .

الثانية: بيان العلة في ذلك .

الثالثة: قوله : ليعزم المسألة .

الرابعة: إعظام الرغبة.

الخامسة: التعليل لهذا الأمر.

## الشرح:

حقيقة التوحيد أن يوحِّد العبد ربه - جل وعلا - بتمام الذل والخضوع والمحبة، وأن يتضرّع إلى الله - جل وعلا - ويتذلل إليه بإظهار فقره التام إليه،

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٦٣٣٩) ومسلم (٢٦٧٩).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (٢٦٧٩).

وأن الله - جل وعلا - هو الغني عما سواه، وقول القائل : « اللهم اغفـر لي إن شئت » يُفهَم منه أنه مستغن عن أن يُغفَرَ له ، كما يأتي العزيز أو المتكبر من الناس فيقول لآخر لا يريد أن يتذلل له: افعل هذا إن شئت، يعني : إن فعلت ذلك فحسن، وإن لم تفعل فلست بمُلِح عليك، ولست بذي إكرام، فهذا القول منافع لحاجة الذي قالها إلى الآخر ؛ ولهذا كان فيه عدم تحقيق للتوحيد، ومنافاة لما يجب على العبد في جناب ربوبية الله - جل وعلا - من أن يُظهِر فاقته وحاجته لربه، وأنه لا غنى به عـن مغفرة الله، وعـن غنـي الله، وعن عفوه، وكرمه وإفضاله، ونعمه طرفة عين، فهول القائل: «اللهم اغضر لي إن شئت » كأنه يقول: لست محتاجاً، إن شئت فاغفر، وإن لم تشأ فلستُ بمحتاج، وهذا فعل أهل التكبر، وأهل الإعراض عن الله - جل وعلا- ؛ ولهذا حُرِّم هذا اللفظ، وهو أن يقول أحد: اللهم اغفر لي إن شئت ؛ للحديث الذي ساقه المؤلف، فقال : « في الصحيح عن أبي هريرة أن رسول الله لله قال: « لا يقل أحدكم: اللهم اغفر لي إن شئت، اللهم ارحمني إن شئت، ليعزم المسألة ؛ فإن الله لا مُكره له » . ولمسلم : «وليُعْظِم الرغبة، فإن الله لا يتعاظمه شيء أعطاه » .

قوله: « ليعزم المسألة »: يعني: ليسأل سؤال عازم، سؤال محتاج، سؤال متذلل، لا سؤال مستغنٍ مستكبر، فليعزم المسألة، وليسأل سؤال جاد محتاج متذلل فقير يحتاج إلى أن يعطى ذلك، والذي سأل سأل أعظم المسائل، وهي المغفرة والرحمة من الله - جل وعلا - فيجب عليه أن يُعظِم هذه المسألة، ويُعظِم الرغبة وأن يعزم المسألة.

قوله: «فإن الله لا مُكرِه له » أي: لا أحد يُكْرِهُه لتمام غناه، وتمام عزته وقهره وجبروته، وتمام كونه مُقِيتاً سبحانه وتعالى، وهذا من آثار الأسماء والصفات.

ولهذا لا يجوز في الدعاء أن يواجه العبد ربه بهذا القول: «اللهم اغفر لي إن شئت، اللهم ارحمني إن شئت»، وهذا واضح ظاهر في الدعاء الذي فيه المخاطبة، ولهذا قال بعض أهل العلم: إن هذا يتقيد بالدعاء الذي فيه خطاب، أما الدعاء الذي ليس فيه خطاب فيكون التعليق بالمشيئة ليس تعليقاً؛ لأجل عدم الحاجة، أو منبئاً عن عدم الحاجة كهذا الدعاء، بل هو للتبرك كمن يقول: رحمه الله إن شاء الله، أو غفر الله له إن شاء الله، أو الله يعطيه من المال كذا وكذا إن شاء الله، ونحو ذلك، فهذا قالوا: لا يدخل في هذا النوع؛ لأنه ليس على وجه الخطاب، وليس على وجه الاستغناء، ولكن الأدب يقتضي ألا يستعمِل هذه العبارة في الدعاء مطلقاً؛ لأنها وإن كانت ليست بمواجهة فإنها داخلة في تعليق الدعاء بالمشيئة، والله - جل وعلا - لا مُكرِه له، فعموم المعنى المستفاد من قوله: «فإن الله لا مُكرِه له» عموم هذا التعليل يشمل هذا وهذا، فلا شك أن قول «اللهم اغفر لي إن شئت» أعظم ولكن القول الآخر داخل أيضاً في علة النهي ومعنى النهي ؛ ولهذا لا يسوغ استعماله.

وقول النبي عليه الصلاة والسلام لمن عاده وقد أصابته الحمى -كما رواه البخاري ومسلم وغيرهما - :« طهور إن شاء الله » قال : بل هي حمى تفور .. إلخ كلامه (١) ، هذا ليس فيه دعاء ، وإنما هو من جهة الخبر ، قال : يكون طهوراً إن شاء الله ، فهو ليس بدعاء ، وإنما هو خبر ، فافترق عن أصل المسألة .

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٣٦١٦)، ولم يروه مسلم - رحمه الله-.

وقال طائفة من أهل العلم من شرّاح البخاري: وقد يكون قوله: «طهور إن شاء الله» للبركة، فيكون ذلك من جهة التبرك، كقوله- جل وعلا- مخبراً عن قول يوسف: ﴿ آدْخُلُواْ مِصْرَ إِن شَآءَ ٱللَّهُ ءَامِنِينَ ﴾ ليوسف: ٩٩ وهم قد دخلوا مصر، وكقوله- جل وعلا-: ﴿ لَتَدْخُلُنَّ ٱلْمَسْجِدَ ٱلْحَرَامَ إِن شَآءَ ٱللَّهُ ءَامِنِينَ ﴾ لتخافُونَ ﴾ شَآءَ ٱللَّهُ ءَامِنِينَ لا تَخَافُونَ ﴾ للفتح: ٢٧].



# « باب لا يقول عبدي وأمتي »

في الصحيح عن أبي هريرة أن رسول الله قصال: « لا يقل أحدكم: أطعم ربك، وضئ ربك، وليقل: سيدي ومولاي، ولا يقل أحدكم: عبدي وأمتي، وليقل: فتاي وفتاتي وغلامي » (١).

## فيه مسائل:

الأولى: النهي عن قول: عبدي وأمتي.

الثانية: لا يقول العبد: ربي، ولا يقال له: أطعم ربك.

الثالثة: تعليم الأول قول: فتاي، وفتاتي، وغلامي.

الرابعة: تعليم الثاني قول: سيدي ومولاي.

الخامسة: التنبيه للمراد، وهو تحقيق التوحيد حتى في الألفاظ.

#### الشرح:

هذا الباب مع الأبواب قبله وما بعده كلها في تعظيم ربوبية الله - جل وعلا-، وتعظيم أسماء الله - جل وعلا - وصفاته ؛ لأن تعظيم ذلك من كمال التوحيد، وتحقيق التوحيد لا يكون إلا بأن يُعظَّم الله - جل وعلا - في ربوبيته، وفي إلهيته، وفي أسمائه وصفاته.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٢٥٥٢) ومسلم (٢٢٤٩).

فتحقيق التوحيد لا يكون إلا بالاحتراس من الألفاظ التي يكون فيها إساءة أدب مع ربوبية الله - جل وعلا - ، أو مع أسماء الله - جل وعلا - وصفاته ؛ ولهذا عقد المؤلف هذا الباب فقال : «باب لا يقول عبدي وأمتي » .

عبودية البشر لله - جل وعلا - عبودية حقيقة، وإذا قيل: هذا عبدالله، فهو عبد لله - جل وعلا - إما قهراً أو اختياراً، فكل من في السماوات والأرض عبد لله - جل وعلا - كما قال - جل وعلا - ﴿ إِن كُلُّ مَن فِي وَالأَرْضِ عِبد لله - جل وعلا - ﴿ إِن كُلُّ مَن فِي السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ إِلاَّ ءَاتِي الرَّحْمَنِ عَبْدًا ﴿ لَقَدَ أَحْصَلهُمُ وَعَدَّهُمُ عَدًا ﴿ وَكُلُّهُمْ ءَاتِيهِ يَوْمَ القييَامَةِ فَرُدًا ﴾ لمريم: ٩٣ - ١٩٥، فعبودية الخلق لله - جل وعلا - ظاهرة ؛ لأنه هو الرب، وهو المتصرف، فعبودية الخلق لله - جل وعلا - ظاهرة ؛ لأنه هو الرب، وهو المتصرف، وهو خالق الخلق، وهو المدبر لشؤونهم، فالله - جل وعلا - هو المتفرد بذلك سبحانه، فإذا قال الرجل لرقيقه : هذا عبدي، وهذه أمتي، كان فيه نسبة عبودية أولئك له، وهذا فيه منافاة لكمال الأدب الواجب مع الله - جل وعلا - ؛ ولهذا كان هذا اللفظ غير جائز عند كثير من أهل العلم، ومكروه عند طوائف آخرين.

وسبب النهي عن لفظ: (عبدي وأمتي) ما ذكرنا من وجوب تعظيم الربوبية، وعدم انتقاص عبودية الخلق لله - جل وعلا - .

« في الصحيح عن أبي هريرة ﴿ أن رسول الله ﴿ قال : « لا يقل أحدكم؛ أطعم ربك، وضع ربك، وليقل : سيدي ومولاي، ولا يقل

أحدكم : عبدي وأمتي، وليقل: فتاي وفتاتي وغلامي » : هذا النهي في هذا الحديث اختلف فيه أهل العلم على قولين :

الأول: أنه للتحريم ؛ لأن النهي الأصل فيه للتحريم إلا إذا صرفه عن ذلك الأصل صارف.

وقال آخرون: النهي هنا للكراهة، وذلك لأنه من جهة الأدب؛ ولأنه جاء في القرآن قول يوسف عليه السلام: ﴿ اَذْكُرْنِي عِندَ رَبِّكَ فَأَنسَلهُ الشَّيْطَانُ ذِكْرَ رَبِّهِ فَلَبِثَ فِي السِّجْنِ بِضْعَ سِنِينَ ﴾ ليوسف: ٢٤] ولأن الربوبية هنا المقصود بها ما يناسب البشر، فرب الدار، ورب العبد هو الذي يملك أمره في هذه الدنيا ؛ فلهذا قالوا: النهي للكراهة وليس للتحريم، مع ما جاء في بعض الأحاديث من تجويز إطلاق بعض تلك الألفاظ.

قوله: «وليقل: سيدي ومولاي » السيادة مع كون الله - جل وعلا - هو السيد، لكن السيادة بالإضافة لا بأس بها ؛ لأن للبشر سيادة تناسبه.

« ومولاي » : المولى ياتي على معان كثيرة ، ومخاطبة البشر بقول : «مولاي » أجازه طائفة من أهل العلم ، بناء على هذا الحديث ، وقد جاء في صحيح مسلم النهي عن أن يقول : مولاي ، فقال : « لا تقولوا مولاي إنما مولاكم الله » أو نحو ذلك ، وهذا الحديث أعله بعض أهل العلم بأنه نُقِل بالمعنى ، فهو شاذ من جهة اللفظ ، ومعارض لهذا الحديث الذي هو نص في إجازة ذلك ، فالصحيح جواز إطلاق لفظ «مولاي » و «سيدي» ، ونحو

ذلك ؛ لأن المراد بالسيادة هنا سيادة تناسب البشر، وكذلك قول : مولاي مراد به ما يناسب البشر من ذلك، فليس اللفظان في مقام الربوبية المطلقة ؛ لأنها أعظم درجة، ولأن العبودية لا تكون إلا لله - جل وعلا - وإطلاق ذلك على البشر لا يجوز.

فتحصل من ذلك: أن هذه الألفاظ - كما ذكرنا - يجب أن يُحتَرز فيها، وأن يتجنب ما ينافي الأدب مع مقام ربوبية الله - جل وعلا - وأسمائه سبحانه وتعالى، وعليه فلا يكون جائزاً أن يقول: عبدي وأمتي، أو أن يقول: أطعم ربك، وضئ ربك، ونحو ذلك.

هذا كله مختص بالتعبيد أو الربوبية للمكلفين، أما إضافة الربوبية إلى غير المكلف فلا بأس بها ؛ لأن حقيقة العبودية لا تتصور فيها، كأن تقول : رب الدار، ورب المنزل، ورب المال، ونحو ذلك، فإن الدار، والمنزل، والمال، ليست بأشياء مكلفة بالأمر والنهي فلهذا لا تنصرف الأذهان أو يذهب القلب إلى أن ثمت نوعا من عبودية هذه الأشياء لمن أضيفت إليه، بل إن ذلك معروف أنه إضافة ملك ؛ لأنها ليست مخاطبة بالأمر والنهي وليس يحصل منها خضوع أو تذلل.



# « باب لا يرد من سأل بالله »

عن ابن عمر رضي الله عنهما قال: قال رسول الله ﷺ: «من سأل بالله فأعطوه، ومن استعاذ بالله فأعيذوه، ومن دعاكم فأجيبوه، ومن صنع إليكم معروفاً فكافئوه، فإن لم تجدوا ما تكافئونه فادعوا له حتى تُروا أنكم قد كافأتموه »(۱) رواه أبو داود والنسائي بسند صحيح.

## فيه مسأئل:

الأولى: إعاذة من استعاذ بالله.

الثانية: إعطاء من سأل بالله.

الثالثة: إجابة الدعوة.

الرابعة: المكافأة على الصنيعة.

الخامسة: أن الدعاء مكافأة لمن لم يقدر إلا عليه.

السادسة: قوله: حتى تروا أنكم قد كافأتموه.

# الشرح :

هذا الباب مع الباب الذي قبله ومع ما سبقه - كما ذكرنا - كلها في تعظيم الله - جل وعلا - وربوبيته وأسمائه وصفاته ؛ لأن تعظيم ذلك مِن إكمال

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود(١٦٧٢) والنسائي ٥٨٢/ وصححه النووي في " رياض الصالحين"(٦٥٣).

التوحيد ومِن تحقيق التوحيد، ومن سأل بالله - جل جلاله - فقد سأل بعظيم، ومن استعاذ بالله فقد استعاذ بعظيم، بل استعاذ بمن له هذا الملكوت، وله تدبير الأمر - جل وعلا - فكيف يردُّ من جعل مالِكَ كل شيء وسيلةً؟ ولهذا كان من تعظيم الله التعظيم الواجب ألا يُردَّ أحد سأل بالله - جل وعلا - فإذا سأل سؤالاً وجعل الله - جل وعلا - هو الوسيلة فإنه لا يجوز أن يُردّ تعظيماً لله - جل وعلا - والذي في قلبه تعظيم الله - جل وعلا - ينتفض إذا دُكِرَ الله كما قال سبحانه : ﴿ إِنَّمَا ٱلمُؤُمنُونَ ٱلَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ ٱلله وَجلً وعلا - والذي وم الله عجرد ذكر الله تعجل القلوب لعلمهم بالله - جل وعلا - وعلا - جل وعلا - والله وعلا - ولله وعلا - وله وعلا - بالله فإن قلب الموحد لا يكون راداً له ؛ لأنه مُعظّم لله مُجِلً وعلا - وعلا - فلا يُرد أحداً جعل وسيلته إليه رب العزة سبحانه وتعالى .

ومن أهل العلم من قال : إن السائل بالله قد تجب إجابته ويحرم رده، وقد لا يجب ذلك، وهذا القول هو قول شيخ الإسلام ابن تيمية واختيار عدد من المحققين بعده، وهو القول الثالث في المسألة.

وأما القول الأول: فهو أن من سأل بالله حَرُّمَ أن يرد مطلقاً.

والقول الثاني : أن من سأل بالله استحب إجابته، وكره رده .

ومراد شيخ الإسلام رحمه الله بحالة الوجوب: أن يتوجه السؤال لمعين في أمر معين، يعني: ألا يكون السائل سأل عدداً من الناس بالله، ليحصل على شيء ؛ فلهذا لم يدخل فيه السائل الفقير الذي يأتي فيسأل هذا ويسأل هذا،

كما لم يدخل فيه من يكون كاذباً في سؤاله، أما إذا لم يتوجه لمعين في أمر معين، فإنه لا يجب عليه أن يؤتيه مطلبه، ويجوز له أن يرد سؤاله، وعلى هذا التفصيل يكون للمسألة ثلاثة أحوال:

حال يحرم فيها رد السائل، وحال يكره فيها رد السائل، وحال يباح فيها رد السائل بالله.

فيحرم رد السائل بالله: إذا توجه لمعين في أمر معين، كما إذا خصَّك بهذا التوجه، وسألك بالله أن تعينه وأنت قادر على أن تؤتيه مطلوبه.

ويستحب : إذا كان التوجه ليس لمعين ، كأن يسأل أشخاصا كثيرين ، ويباح : إذا كان من سأل بالله يعرف منه الكذب .

قوله: « باب لا يرد من سأل بالله » فيه عموم لأجل الحديث الوارد .

«عن ابن عمر رضي الله عنهما قال: قال رسول الله ﷺ: «من سأل بالله فأعطوه »: وإنما وجب إعطاؤه تعظيماً لله - جل وعلا - .

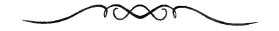
قوله: «ومن استعاذ بالله فأعينوه» من استعاذ منك بالله فيجب أن تعيذه، فمن قال: أعوذ بالله منك، تعظيماً لله - جل جلاله - تجيبه إلى ذلك وتتركه ؛ لأن من استعاذ بالله فقد استعاذ بأعظم مستعاذ به ؛ وفي قصة الجونينة التي دخل عليها النبي عليه الصلاة والسلام واقترب منها، قالت له: أعوذ بالله منك، فابتعد عنها عليه الصلاة والسلام وقال: «لقد استعذت بمعاذ، الحقي بأهلك» (۱). فلما استعاذت بالله منه تركها عليه الصلاة والسلام.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٥٢٥٤).

قوله: « ومن دعاكم فأجيبوه » عامة أهل العلم على أن هذا مخصوص بدعوة العرس، وأما سائر الدعوات فهي على الاستحباب.

قوله: «ومن صنع اليكم معروفاً فكافئوه » من صنع اليك معروفاً فكافئه ، ولتكن مكافأته من جنس معروفه ، إن كان معروفه من جهة المال فكافئه من جهة المال ، وإن كان معروفه من جهة الجاه فكافئه من جهة الجاه ، وهكذا .

وعلاقة هذا بالتوحيد كما قال المحققون: أن الذي صُنِعَ له معروف يكون في قلبه ميل ونوع تذلل وخضوع في قلبه واسترواح لهذا الذي صَنَعَ إليه المعروف، ومعلوم أن تحقيق التوحيد لا يتم إلا بأن يكون القلب خالياً من كل ما سوى الله - جل جلاله - وأن يكون ذله وخضوعه وعرفانه بالجميل هو لله - جل وعلا - وتخليص القلب من ذلك يكون بالمكافأة على المعروف، وأنه إذا أدَّى إليك معروفاً فخلص القلب من رؤية ذلك المعروف بأن ترد إليه معروفه ؛ ولهذا قال : « فإن لم تجدوا ما تكافئونه فادعوا له حتى تروا أنكم قد كافأتموه »، لأجل أن يتخلص القلب من أثر ذلك المعروف، فترى أنك دعوت له بقدر ترجو معه أنك قد كافأته، وهذا لتخليص القلب مما سوى الله حيل وعلا - وهذه مقامات لا يدركها إلا أرباب الإخلاص، وتحقيق التوحيد جعلنا الله وإياكم منهم.



# « بابّ (۱) لا يُسأل بوجه الله إلا الجنة »

عن جابر قال : قال رسول الله % : % لا يسأل بوجه الله إلا الجنة  $% ^{(Y)}$  رواه أبو داود .

## فيه مسائل:

الأولى: النهي عن أن يسأل بوجه الله إلا غاية المطالب.

الثانية: إثبات صفة الوجه.

# الشرح:

هذا باب: « لا يُسأَل بوجه الله إلا الجنة » ومناسبته لكتاب التوحيد ظاهرة: في أن تعظيم صفات الله - جل وعلا - الذاتية والفعلية من تحقيق التوحيد، ومن كمال الأدب والتعظيم لله - جل وعلا - ، فإن تعظيم الله - جل جلاله - وتعظيم أسمائه وصفاته يكون بأمور كثيرة، منها: ألا يسأل بوجه الله أو بصفات الله - جل جلاله - إلا المطالب العظيمة التي أعلاها الجنة.

<sup>(</sup>۱) الشيخ - رحمه الله - صنع هذا كصنيع البخاري في صحيحه، والبخاري في صحيحه على ثلاثة أصناف: تارة يضيف فيقول: بابُ كذا، وتارة يقول: بابٌ فتقول: بابٌ وتُكْمِل، أو تقول: باب وتسكت ثم تُكمِل الكلام، فهذه ثلاثة أصناف في البخاري جارية في هذا الكتاب.

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود(١٦٧١) وله شاهد من حديث أبي موسى أخرجه الطبراني في الدعاء "(٢١١٢) بإسناد حسن.

قوله: « لا يُساَل » هذا نفي مضمَّن النهي المؤكد، كأنه قال: لا يَسأَل أحد بوجه الله إلا الجنة، أو لا تَسأَل بوجه الله إلا الجنة، فعدل عن النهي إلى النفي ؛ لكي يتضمن أن هذا منهي عنه وأنه لا يسوغ وقوعه أصلاً ؛ لما يجب من تعظيم الله - جل جلاله - وتعظيم توحيده، وتعظيم أسماء الله - جل وعلا - وصفاته.

قوله: « بوجه الله » وجه الله - جل جلاله - صفة ذات من صفاته سبحانه، وهو غير الذات. والوجه في اللغة: ما يُواجَه به، وهو مَجمَع أكثر الصفات في اللغة، فالله - جل وعلا - متصف بالوجه على ما يليق بجلاله وعظمته، نثبت ذلك إثباتاً نعلم أصل المعنى، ولكن كمال المعنى أو الكيفية فإننا نَكِلُ ذلك إلى عالمه وإلى المتصف به - جل جلاله - ولكن نثبت على أصل عدم التمثيل والتعطيل، كما قال - جل وعلا -: ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ عَلَى شَيْءٌ وَهُو السَّمِيعُ البَّصِيرُ ﴾ اللشورى: ١١١.

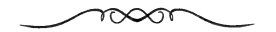
قوله: «إلا الجنة» الجنة: هي دار الكرامة التي أعدها الله - جل وعلا - للمكلفين من عباده الذين أجابوا رسله، ووحدوه، وعملوا صالحاً، وهي أعظم مطلوب ؛ لأن الحصول عليها حصول على أعظم ما يُسرُ به العبد؛ فلهذا كان من غير السائغ واللائق بل كان من غير الجائز أن يُسأل الله - جل وعلا - بنفسه أو بوجهه أو بصفة من صفاته أو باسم من أسمائه الحسنى إلا أعظم مطلوب، فإن الله - جل جلاله - لا يُسأل بصفاته الأشياء الحقيرة الوضيهة ؛ بل يُسأل بها أعظم المطلوب، وذلك لكي يتناسب السؤال مع وسيلة السؤال، وهذا معنى هذا الباب، وهو أن من تعظيم صفات الله - جل

وعلا - أن لا تدعو الله بها إلا في الأمور الجليلة ، فلا تسأل الله - جل وعلا - بوجهه أو باسمه الأعظم أو نحو ذلك في أمور حقيرة وضيعة لا تناسب تعظيم ذلك الاسم .

«عن جابرقال: قال رسول الله ها: « لا يُسأَل بوجه الله إلا الجنة» رواه أبو داود» ودلالة الحديث على ما بوّب له الإمام المصنف حدمه الله تعالى – ظاهرة جلية، وقد قال العلماء هنا: إن وجه الله – جل جلاله – يُسأَل به الجنة، ولا يجوز أن يسأَل به غيرها إلا ما كان وسيلة إلى الجنة، أو كان من الأمور العظيمة التي هي من جنس السؤال بالجنة، أو من لوازم السؤال بالجنة كالنجاة من النار، وكالتثبيت عند السؤال، ونحو ذلك.

فالأمر المطلوب الجنة أو ما قرَّب إليها من قول أو عمل، والنجاة من النار أو ما قرَّب إليها من قول وعمل، فهذا يجوز أن تَسأَل الله - جل وعلا - إياه متوسلاً بوجهه العظيم سبحانه وتعالى.

وأما غير الوجه من الصفات أو من الأسماء فالأدب أن لا يسأل به إلا المطالب العظيمة ، أما المطالب الوضيعة أو غيرها مما ليس بعظيم ، فلا يتوسل إليها بصفات الله الجليلة العظيمة ، بل يقال : اللهم أعطني كذا ، اللهم أسألك كذا ، والله أعلم .



# «باب ما جاء في اللو»

وقول الله تعالى : ﴿ يَقُولُونَ لَوْ كَانَ لَنَا مِنَ ٱلْأَمْرِ شَى اللهُ عَالَمَ اللهُ عَالَمَ اللهُ عَالَمَ اللهُ عَالَمَ اللهُ عَالَمُ اللهُ عَالَمُ اللهُ عَالَمُ اللهُ عَالَمُ اللهُ عَاللهُ اللهُ عَالَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ اللهُ عَلَمُ اللهُ اللهُ عَلَمُ اللهُ اللهُ عَلَمُ عَلَمُ اللهُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ اللهُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ عَا عَلَمُ ع

يا الصحيح عن أبي هريرة أن رسول الله قال: « احرص على ما ينفعك، واستعن بالله، ولا تعجزن، وإن أصابك شيء فلا تقل: لو أني فعلت لكان كذا وكذا، ولكن قل: قدر الله وما شاء فعل، فإن (لو) تفتح عمل الشيطان »(١).

## فيه مسائل:

الأولى: تفسير الآيتين في آل عمران.

الثانية: النهي الصريح عن قول: "لو" إذا أصابك شيء.

الثالثة: تعليل المسألة؛ بأن ذلك يفتح عمل الشيطان.

الرابعة: الإرشاد إلى الكلام الحسن.

الخامسة: الأمر بالحرص على ما ينضع، مع الاستعانة بالله.

السادسة: النهي عن ضد ذلك، وهو العجز.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٢٦٦٤).

## الشرح:

قلب الموحد المؤمن، لا يكون محققاً مُكمِّلاً للتوحيد حتى يعلم أن كل شيء بقضاء الله - جل وعلا - وبقدره، وأن ما فعله سببٌ من الأسباب والله - جل وعلا - ماض قدرُه في خلقه، وأنه مهما فعل فإنه لن يحجز قدر الله - جل وعلا-، فإذا كان كذلك كان القلب معظماً لله - جل وعلا - في تصرفه في ملكوته، وكان القلب لا يخالطه تمني أن يكون شيء فات على غير ما كان، وأنه لو فعل كذا لتغير ذلك السابق، بل الواجب أن يعلم أن قضاء الله نافذ، وأن قدره ماض، وأن ما سبق من الفعل قد قدَّره الله - جل وعلا - وقدَّر نتائجه، فالعبد لا يمكنه أن يرجع إلى الماضي فيغير. وإذا استعمل لفظ (لو) أو لفظ (ليت) وما أشبهها من الألفاظ التي تدل على الندم، وعلى التحسر على ما فات، فإن ذلك يضعف القلب، ويجعله متعلقاً بالأسباب، منصرفاً عن الإيقان بتصريف الله -جل وعلا - في ملكوته، وكمال التوحيد إنما يكون بعدم الالتفات إلى الماضي فإن الماضي الذي حصل إما أن يكون مصيبة أصيب بها العبد فلا يجوز له أن يقول: لو فعلت كذا لما حصل كذا، بل الواجب عليه أن يصبر على المصيبة، وأن يرضى بفعل الله - جل وعلا - ويستحب له الرضى بالمصيبة.

وإذا كان ما أصابه في الماضي معصية فإن عليه أن يسارع في التوبة والإنابة وأن لا يقول: لو كان كذا لم يكن كذا بل يجب عليه أن يسارع في التوبة والإنابة حتى يمحو أثر المعصية.

فتبین أن ما مضى من المقدَّر للعبد معه حالان : إما أن یکون ذلك الذي مضى مصایب، فحالها كما ذكرنا، وإما أن یكون معایب ومعاصى فالواجب

عليه أن يُنيب وأن يستغفر وأن يُقبل على الله - جل جلاله - وقد قال سبحانه: ﴿ وَإِنِّي لَغَفَّارٌ لِّمَن تَابَ وَءَامَنَ وَعَمِلَ صَلِحًا ثُمَّ آهَتَدَك ﴾ لطه: ٨٦].

والشيطان يدخل على القلب، فيجعله يسيء الظن بربه - جل وعلا - وبقضائه وبقدره، وإذا دخلت إساءة الظن بالله ضعف التوحيد ولم يحقق العبد ما يجب عليه من الإيمان بالقدر والإيمان بأفعال الله - جل جلاله - ؛ ولهذا عقد المصنف هذا الباب ؛ لأن كثيرين يعترضون على القدر من جهة أفعالهم، ويظنون أنهم لو فعلوا أشياء لتغير الحال والله - جل وعلا - قد قدر الفعل وقدر نتيجته، فالكل موافق لحكمته سبحانه وتعالى.

« في الصحيح عن أبي هريرة ، أن رسول الله ، « احرص على ما ينفعك، واستعن بالله، ولا تعجزنٌ، وإن أصابك شيء فلا تقل: لو أني فعلت لكان كذا وكذا، ولكن قل: قدَّر الله وما شاء فعل، فإن (لو) تفتح عمل الشيطان »: وجه مناسبة هذا الحديث: قوله: « وإن أصابك شيء فلا تقل: لو أني فعلت لكان كذا وكذا » و( لو ) هنا كانت على الماضي، وقوله: (فلا تقل) نهي، والنهي للتحريم ؛ وهذا لأنه سوء ظن ؛ ولأنه فَتْحُ عمل الشيطان، فالشيطان يأتي المصاب فيغريه بـ (لو) حتى إذا استعملها ضَعُفَ قلبه وعجز، وظنَّ أنه سيغير من قدر الله شيئاً، وهو لا يستطيع أن يغير من قدر الله شيئاً، بل قَدُر الله ماض ؛ ولهذا أرشده عليه الصلاة والسلام أن يقول : « قدَّر الله وما شاء فعل » ؛ لأن ذلك راجعٌ إلى قدره وإلى مشيئته، هذا كله من النهي والتحريم راجع إلى ما كان من استعمال ( لو ) أو ( ليت ) وما شابههما من الألفاظ في التحسر على الماضي، وتمني أنْ لو فعل كذا حتى لا يحصل له ما سبق ، كل ذلك فيما يتصل بالماضي.

أما المستقبل كأن يقول: لو يحصل لي كذا وكذا في المستقبل، فإنه لا يدخل في النهي ؛ لأنها حينئذ تكون للتعليق في المستقبل، وترادف (إن).

فاستعمال (لو) في المستقبل الأصل فيه الجواز، إلا إن اقترن بذلك اعتقاد أن فِعْلَهُ سيكون حاكماً على القدر كاعتقاد بعض الجاهليين، أنه إن حصل لي كذا فعلت كذا، تكبراً وأنفة واستعظاماً لفعلهم وقدرتهم، فإن هذا يكون من المنهي ؛ لأن فيه تجبراً وتعاظماً، والواجب على العبد أن يكون ذليلاً ؛ لأن القضاء والقدر ماض، وقد يحصل له الفعل ولكن ينقلب على عقبيه كحال

الذي قال الله - جل وعلا - فيه: ﴿ وَمِنْهُم مَّنْ عَلَهُ لَيِنْ اللهَ لَيِنْ عَالَمُ لَيْنَ عَالَمُ اللهِ عَنْ فَضَلِهِ فَضَلِهِ النَّهُ اللهُ مَنْ وَلَنَكُونَنَ مِنَ الصَّلِحِينَ ﴿ فَلَمَّا عَاتَلَهُم مِّن فَضَلِهِ فَخَلُواْ بِهِ وَتَوَلَّواْ وَهُم مُّعْرِضُونَ ﴿ فَاعَقْبَهُمْ نِفَاقًا فِي قَلُوبِهِمْ إِلَىٰ يَوْمِ يَلُقُونَهُ بِمَا أَخْلَفُواْ الله مَا وَعَدُوهُ وَبِمَا كَانُواْ يَكُذِبُونَ ﴾ يَوْمِ يَلْقَوْنَهُ بِمَا أَخْلَفُواْ الله مَا وَعَدُوهُ وَبِمَا كَانُواْ يَكُذِبُونَ ﴾ [التوبة: ٢٧٥-٧٧] فإنهم قالوا: لئن كان لنا كذا وكذا وكذا لنفعلن كذا وكذا، فلما أعطاهم الله - جل وعلا - المال بخلوا به، وتولوا وهم معرضون، فهذا فيه نوع تحكُم على القدر وتعاظم، فاستعمال (لو) في المستقبل إذا كانت في الخير مع رجاء ما عند الله بالإعانة على أسباب الخير فهذا جائز، أما إذا كان على وجه التجبر والاستعظام، فإنه لا يجوز ؟ لأن فيه نوع تحكم على القدر.



# «باب النهي عن سب الريح »

عن أبي بن كعب أن رسول الله أقال: « لا تسبوا الريح، فإذا رأيتم ما تكرهون فقولوا: اللهم إنا نسألك من خير هذه الريح، وخير ما فيها، وخير ما أمرَت به، ونعوذ بك من شرِّ هذه الريح، وشرِّ ما فيها، وشرِّ ما أمرَت به (١) » صححه الترمذي .

## فيه مسائل:

الأولى: النهي عن سب الريح.

الثانية: الإرشاد إلى الكلام النافع إذا رأى الإنسان ما يكره.

الثالثة: الإرشاد إلى أنها مأمورة.

الرابعة: أنها قد تؤمر بخير، وقد تؤمر بشر.

## الشرح:

الربح مخلوق من مخلوقات الله مُسخَّر، وهي واحدة الرباح، يجريها الله - جل وعلا - كما يشاء، وهي -كالدهر - لا تملك شيئاً، ولا تدبر أمراً، فسبُّ الربح كسبِّ الدهر يرجع في الحقيقة إلى أذية الله - جل وعلا - ؛ لأن الله هو الذي يصرِّف الربح كيف يشاء، فيجعل الربح تأتي بأمر مكروه؛ ليُذكِّر العباد بالتوبة والإنابة ؛ ويُذكِّر بمعرفة قدرته عليهم، وأنه لا غنى لهم

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي (٢٢٥٢) وقال: حديث حسن صحيح.

عنه - جل وعلا - طرفة عين . وهو الذي يجعل الرياح بُشراً ، فيسخِّرُها - جل وعلا - لما فيه مصلحة العباد .

فهذا الباب عقده لبيان تحريم سبِّ الريح ، كما عقد ما قبله لبيان أن سب الدهر لا يجوز ومحرم ؛ لأنه أذية لله - جل وعلا - وهذا الباب من جنس ذاك ، لكن هذا يكثر وقوعه ، فأفرده لكثرة وقوعه ، وللحاجة إلى التنبيه عليه .

قوله: «بابّ النهي عن سب الريح» النهي للتحريم، وسب الريح يكون بشتمها أو بلعنها، وكما ذكرنا في باب الدهر، فإنه ليس مِنْ سبها أن توصف بالشدة، كقول الله -جل وعلا -: ﴿ وَأَمَّا عَادُّ فَأُهُلِكُواْ بِرِيحٍ صَرُصَرٍ عَاتِيَةٍ ﴿ سَخَّرَهَا عَلَيْهِمْ سَبْعَ لَيَالِ وَثَمَانِيَةَ أَيَّامٍ حُسُومًا ﴾ صررصر عاتِيةٍ ﴿ سَخَّرَهَا عَلَيْهِمْ سَبْعَ لَيَالِ وَثَمَانِيةَ أَيَّامٍ حُسُومًا ﴾ للخاقة: ٦-٧] فهذا وصف للريح بالشدة، ومثل ذلك وصفها بالأوصاف التي يكون فيها شر على من أتت عليه كقوله : ﴿ مَا تَذَرُ مِن شَيْءٍ أَتَتَعَلَيْهِ إِلَّا جَعَلَيْهِ إِلَّا مَعْ مَن أتت عليه كقوله : ﴿ مَا تَذَرُ مِن شَيْءٍ أَتَتَعَلَيْهِ إِلَّا جَعَلَيْهِ إِلَّا مَا لَهُ كَالرَّمِيمِ ﴾ اللذاريات: ٤٦]. فمثل هذا ليس من المنهي عنه .

 - جل وعلا وتقدس وتعاظم -فيكون فيها خير أو يكون فيها عذاب ؛ ولهذا قال عليه الصلاة والسلام : « إذا رأيت ما تكرهون فقولوا ..» فأرشدهم إلى القول الآتي .

وكان النبي عليه الصلاة والسلام إذا رأى شيئاً في السماء أقبل وأدبر، ودخل وخرج، ورئي ذلك في وجهه، حتى تمطر السماء، فيُسرَّى عنه، ويُسرُّ عليه الصلاة والسلام، قالت له عائشة: يا رسول الله لِمَ ذاك؟ قال: «ألم تسمعي لقول أولئك – أو كما قال عليه الصلاة والسلام -: ﴿ فَلَمَّا رَأَوْهُ عَارِضًا مُسْتَقَبِلَ أُودِيتِهِمْ قَالُواْ هَلذَا عَارِضٌ مُّمَطِرُنَا بَلَ هُوَ مَا الشَعَعَجَلَتُم بِهِ مِ ريحٌ فِيهَا عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴿ تُدَمِّرُ كُلَّ شَيْءٍ بِأَمْرِ رَبِّهَا ﴾ الأحقاف: ٢٤- ٥٠] »(١).

فالخوف من الله - جل جلاله - إذا ظهرت هذه الحوادث أو التغيرات في السماء أو في الأرض واجب، والله - جل وعلا - يتعرف إلى عباده بالرخاء، كما أنه يتعرف إليهم بالشدة، حتى يعرفوا ويعلموا ربوبيته وقهره وجبروته، ويعلموا حلمه وتودده ورحمته أيضاً لعباده.

فعلى العبد إذا رأى ما يكره أن يتضرع إلى الله، ويستغيث به، وأن يسأله بقوله : «اللهم إنا نسألك من خير هذه الريح وخير ما فيها وخير ما أمرَت به، ونعوذ بك من شرِّ هذه الريح وشرِّ ما فيها وشرِّ ما أمرَت به » صححه الترمذي.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٣٢٠٦) ومسلم (٨٩٩).

أسأل الله - جل وعلا - أن يغفر لنا ذنوبنا وإسرافنا في أمرنا، وأن يجعل وسيلتنا التوحيد وأن يجعل وسيلتنا إليه الإخلاص، فإنا مذنبون، ولولا رحمة الله لهلكنا، اللهم فاغفر جماً وصلى الله وسلم وبارك على نبينا محمد.



«باب قول الله تعالى :﴿ يَظُنُّونَ بِٱللَّهِ غَيْرَ ٱلْحَقِّ ظَنَّ ٱلْجَلهِلِيَّةِ ۗ يَظُنُّونَ بِٱللَّهِ غَيْرَ ٱلْحَقِّ ظَنَّ ٱلْأَمْرَ كُلَّهُ لِلَّهِ ﴾ يَقُولُونَ هَل لَّنَا مِنَ ٱلْأَمْرِ مِن شَيْءٍ قُلْ إِنَّ ٱلْأَمْرَ كُلَّهُ لِلَّهِ ﴾ »

[ آل عمران: ١٥٤].

وقوله تعالى: ﴿ ٱلطَّآنِينَ بِٱللَّهِ ظَنَّ ٱلسَّوْءَ عَلَيْهِمْ دَآبِرَةُ ٱلسَّوْءَ عَلَيْهِمْ دَآبِرَةُ ٱلسَّوْءَ عَلَيْهِمْ دَآبِرَةُ ٱلسَّوْءَ ﴾ الله على القيم في الآية: فُسِّر هذا الظن بأنه سبحانه لا ينصر رسوله، وأن أمره سيضمحل، وفُسِّر بأن ما أصابه لم يكن بقدر الله وحكمته، ففُسِّر بإنكار الحكمة، وإنكار القدر، وإنكار أن يتمَّ أمر رسوله في، وأن يظهره الله على الدين كله، وهذا هو ظن السوء الذي ظنه المنافقون والمشركون في سورة الفتح، وإنما كان هذا ظن السوء؛ لأنه ظن غير ما يليق به سبحانه، وما يليق بحكمته وحمده وعده الصادق، فمن ظن أنه يُدِيلُ الباطل على الحق إدالة مستقرة يضمحل معها الحق، أو أنكر أن يكون ما جرى بقضائه وقدره، أو أنكر أن يكون قدره لحكمة بالغة يستحق عليها الحمد، بل زعم أن ذلك لشيئة مجردة، فذلك ظن الذين كفروا، فويل للذين كفروا من

وأكثر الناس يظنون بالله ظن السوء فيما يختص بهم وفيما يفعله بغيرهم، ولا يسلم من ذلك إلا من عَرف الله، وأسماءه وصفاته، وموجب حكمته وحمده، فليعتن اللبيب الناصح لنفسه

بهذا، وليتب إلى الله، وليستغفره من ظُنلِه بربه ظن السوء، ولو فتشت من فتشت لرأيت عنده تعنتاً على القدر وملامة له، وأنه كان ينبغي أن يكون كذا وكذا، فمستقل ومستكثر، وفتش نفسك: هل أنت سالم ؟

فإن تنجُ منها تنجُ من ذي عظيمة وإلا فإني لا إخالك ناجياً

### فيه مسائل:

الأولى: تفسير آية آل عمران.

الثانية: تفسير آية الفتح.

الثالثة: الإخبار بأن ذلك أنواع لا تحصر.

الرابعة: أنه لا يسلم من ذلك إلا من عرف الأسماء والصفات، وعرف نفسه.

## الشرح:

مناسبة هذا الباب لكتاب التوحيد: أن الله - جل وعلا - موصوف بصفات الكمال، وله - جل وعلا - أفعال الحكمة، وأفعال العدل، وأفعال الرحمة والبر، فهو سبحانه كامل في أسمائه، كامل في صفاته، كامل في ربوبيته، ومن كماله في ربوبيته وفي أسمائه وصفاته أنه لا يفعل الشيء إلا لحكمة بالغة، والحكمة هي: أنه - جل وعلا - يضع الأمور في مواضعها التي توافق الغايات الحمودة منها، وهذا دليل الكمال. فالله - جل وعلا - له صفات الكمال وله نعوت الجلال والجمال، فلهذا وجب لكماله - جل وعلا - أن يُظن به ظن نعوت الجلال والجمال، فلهذا وجب لكماله - جل وعلا - أن يُظن به ظن

الحق، وأن لا يُظَنَّ به ظن السوء، وأن يُعتَقُد فيه ما يجب لجلاله- جل وعلا-من تمام الحكمة ، وكمال العدل ، وكمال الرحمة ، وكمال أسمائه وصفاته سبحانه وتعالى، فالذي يظن به- جل وعلا- أنه يفعل الأشياء لا عن حكمة فإنه قد ظن به ظن النقص، وهو ظن السوء الذي ظنه أهل الجاهلية، فظن غير الحق بالله تعالى مناف للتوحيد، وقد يكون منافياً لكمال التوحيد، فمنه ما يكون صاحبه خارجاً عن ملة الإسلام أصلاً ، كظن غير الحق بالله تعالى في بعض مسائل القدر- كما سيأتي-. ومنه ما هو مناف لكمال التوحيد، كعدم الإيمان بالحكمة، أو بأفعال الله- جل وعلا- المنوطة بالعلل التي هي منوطة بحكمته سبحانه البالغة ؛ ولهذا قال - جل وعلا -: ﴿ قُلُّ فَللَّه ٱلْحُجَّةُ ٱلْبَالِغَةُ فَلَوْ شَآءَ لَهَدَاكُمْ أَجْمَعِينَ ﴾ [الأنعام: ١٤٩] في السرد على القدرية المشركة، وقد قال أيضاً - جل وعلا -: ﴿ حِكْمَةُ أَبَالِغَا أَتُفَمَا تُغْنَ النَّذُرُ ﴾ [القمر: ٥]، فالله- جل وعلا- موصوف بكمال الحكمة، وكمال الحمد على أفعاله؛ لأن أفعال الله- جل وعلا- قسمان: أفعال ترجع إلى الحكمة والعدل، وأفعال ترجع إلى الفضل والنعمة والرحمة والبربالخلق، فالله- جل وعلا- يفعل هذا وهذا، وحتى أفعاله التي هي أفعال بر وإحسان هي منوطة بالحكم العظيمة، وكذلك الأفعال التي قد يظهر للبشر أنها ليست في صالحهم أو ليست موافقة للحكمة، فإن ظَنَّ الحق بالله- جل وعلا- أن يُظنَّ به، وأن يُعتَقُد أنه ليس ثُمَّ شيء من أفعاله إلا وهو موافق لحكمته -جل وعلا-العظيمة، إذ هو العزيز القهار، الفعال لما يريد.

فالواجب - تحقيقاً للتوحيد - أن يظن العبد بالله - جل وعلا - ظن الحق. وأما ظن السوء فهو ظن الجاهلية الذي هو مناف لأصل التوحيد في بعض أحواله، أو مناف لكمال التوحيد، فترجم المؤلف - رحمه الله - بهذا الباب ليبين أن ظن السوء بالله - جل وعلا - من خصال أهل الجاهلية، وهو مناف لأصل التوحيد، أو مناف لكماله بحسب الحال.

«باب قول الله تعالى: ﴿ يَظُنُّونَ بِٱللَّهِ غَيْرَ ٱلْحَقّ ظَنَّ ٱلجَـٰهِليَّةِ ﴾ [آل عمران: ١٥٤] »: الظـن يطلـق ويــراد بــه الاعتقــاد، وقـــد يراد به ما يسبق إلى الوهم، يعني: ما يسبق إلى الذهن، فهم يعتقدون، أو يسبق إلى أذهانهم -بما معهم من الشرك- أن الله- جل وعلا- ليست أفعاله أفعال حق، والله سبحانه هو الحق، وأفعاله كلها أفعال الحق، وذلك الظن هو ظُنُّ الجاهلية، فكل من ظن بالله غير الحق، فقد ظن ظن الجاهلية، بمعنى أنه ظنَّ بالله- جل وعلا- غير الكمال، فهذا هو ظن الجاهلية. وأما ظن أهل التوحيد والإسلام فإنهم يظنون، يعنى: يعتقدون ويعلمون ويسبق إلى أذهانهم في أي فعل يحصل لهم أن الله -جل وعلا- موصوف بالكمال وبالحكمة البالغة، فَسَّــر ذلــك- جــل وعــلا- بقولــه : ﴿ يَقُولُونَ ۚ هَلَ لَّنَا مِنَ ٱلْأَمْرِ مِن شَىْءِ ﴾، وهـذا فيـه إنكـار للحكمـة، أو إنكـار للقــدر، ﴿ قُلُ إِنَّ ٱلْأَمْرَ كُلُّهُ وِللَّهِ ﴾ وهذا في السرد على هؤلاء المنافقين أو المشركين. « وقول ه : ﴿ ٱلظَّآنِينَ بِٱللَّهِ ظَنَّ ٱلسَّوْءَ عَلَيْهِمْ دَآبِرَةُ ٱلسَّوْءَ ﴾

[الفتح: ٦] »: يؤخذ من كلام ابن القيم الذي أورده المصنف أن السلف فسروا هذا الظن السوء بأحد ثلاثة أشياء، وكلها صحيح:

الأول: إنكار القدر.

الثاني: إنكار الحكمة.

الثالث: إنكار نصر الله - جل وعلا - لرسوله ها، أو لدينه، أو لعباده الصالحين، فهذه ثلاثة أشياء، ووجه كون إنكار القدر ظناً بالله ظن السوء: أن تقدير الأمور قبل وقوعها من آثار عزة الله - جل وعلا - وقدرته ؛ فإن العاجز هو الذي تقع معه الأمور استئنافاً عن غير تقدير سابق، وأما الذي لا يحصل معه أمر حتى يقدره قبل أن يُوقِعَه، فيقع على وفق ما قدَّر، فهو ذو الكمال، وهو ذو العزة، وهو الذي لا يُغالب في ملكوته ؛ ولهذا قال الشاعر في وصف رجل كامل:

لأنت تفري ما خلقت وبعض القوم يخلق ثم لا يفري

الخلق هنا بمعنى التقدير، يعني: لأنت تقطع ما قدَّرت، وبعض القوم - وهم الناقصون إما لعدم قدرتهم، أو لعدم عزتهم، أو لجهلهم - يخلق، يعني: يقدِّر الأشياء، ثم لا يفري، أي: لا يستطيع أن يقطعها على وفق ما يريد.

فإنكار القدر ظنَّ بالله- جل وعلا- ظن السوء؛ لأن فيه نسبة النقص لله -جل وعلا-، والله- جل وعلا- هو الكامل في أسمائه، الكامل في صفاته - جل وعلا-، الذي يجير ولا يجار عليه، والذي إليه الأمر كله ،كما قال هنا: ﴿ قُلُ إِنَّ ٱلْأَمْرَ كُلَّهُ لِللَّهِ ﴾؛ فلهذا كان كل ما يحصل من الرب- جل وعلا- في بريته موافقا لقدره السابق الذي هو دليل كمال حكمته، وعلمه، وخلقه، وعموم مشيئته.

أما التفسير الثاني: فهو إنكار الحكمة، وحكمة الله- جل وعلا- ثابتة بالكتاب والسنة وبإجماع السلف، واسم الله (الحكيم) مشتمل على صفة الحكمة، فإنه- جل وعلا- حكيم، بمعنى: حاكم، وحكيم، بمعنى: محكم للأمور، وحكيم، بمعنى: أنه ذو الحكمة البالغة، فهذه ثلاثة تفسيرات لاسم الله (الحكيم). وكلها صحيحة، وكلها يستحقها الله -جل وعلا-، فإنه- جل وعلا- حكيم بمعنى حاكم، وحكيم بمعنى محكم، كما قال: ﴿ كِتُلَبُّ أُحْكِمَتْ ءَايَلتُهُو ﴾ [هـود: ١]، وقـال: ﴿ مَّا تَرَكِ فِي خَلِّق ٱلرَّحْمَانِ مِن تَفَاوُتِ ﴾ [الملك: ٣] لأجل إحكامه، وقال سبحانه وتعالى -أيضا- : ﴿ قُل ٱنظُرُواْ مَاذًا فِي ٱلسَّمَاوَاتِ وَٱلْأَرْضَ ﴾ ليونس: ١٨٦ ونحو ذلك من دليل إحكامه - جل وعلا- لما خلق، والثالث: أنه ذو الحكمة، والحكمة في صفة الله- جل وعلا- تفسر- كما تقدم- بأنها وضع الأمور في مواضعها، الموافقة للغايات المحمودة منها؛ ولهذا قال أهل السنة والجماعة، أهل الأثر الفقهاء بالكتاب والسنة: إن أفعال الله- جل وعلا- معللة، وكل فعل يفعله الله- جل وعلا - فله علة من أجلها فعل، وهذه العلة هي حكمته سبحانه وتعالى، فإن أفعال الله - جل وعلا - منوطة بالعلل، وهذا أنكره المعتزلة ؛ لأنهم قدرية ، وأنكره الأشاعرة؛ لأنهم جبرية، فقالوا: إن أفعال الله- جل وعلا- ليست مرتبطة بالحكم، وهو يفعل لا عن حكمة ، وهذا سوء ظن بالله- جل وعلا- ،

ولهذا أورد الشيخ- رحمه الله- هذا الباب ليبين أن تحقيق التوحيد، وتحقيق كمال التوحيد أن توقن بالحكمة البالغة لله- جل وعلا- ومن نفى الحكمة في أفعال الله فهو مبتدع، توحيده قد انتفى عنه كماله ؛ لأن بدعته شنيعة، وكل البدع تنفى كمال التوحيد.

والتفسير الثالث -في ظن أهل الجاهلية وأهل النفاق ظن السوء بـالله- جـل وعلا-: أن الله- جل وعلا- لا ينصر رسوله ، وأن الله- جل وعلا- لا ينصر كتابه، أو أنه يجعل رسوله أو دينه في اضمحلال حتى يذهب ذلك الدين، هذا ظن سوء بالله- جل وعلا-. ولهذا كان من براهين النبوات عند أهل السنة: أنه لم يدع أحد النبوة وهو كاذب في دعواه، إلا ويخذل ويضمحل أمره، ومن براهينها: أن كل نبي قال إنه مرسل من عند الله- جل وعلا- أيـِّـد بالآيات والبينات، ونُصِرَ على عدوه، وجُعِلَ دينُه وأهل دينه في عزة على من سواهم ، كما قال - جل وعلا -: ﴿ إِنَّا لَنَنصُرُ رُسُلَنَا وَٱلَّذِيرِ ـَ ءَامَنُواْ فِي ٱلْحَيَاوة ٱلدُّنْيَا وَيَوْمَ يَقُومُ ٱلْأَشْهَادُ ﴾ [غافر: ٥١]، وقال - جل وعلا -: ﴿ وَلَقَدْ سَبَقَتْ كَلِمَتُنَا لِعِبَادِنَا ۞ إِنَّهُمْ لَهُمُ ٱلْمَنصُورُونَ ۞ وَإِنَّ جُندَنَا لَهُمُ ٱلْغَيْلِبُونَ ﴾ [الصافات: ١٧١-١٧٣]، فظن أهل الجاهلية أن الخير أو الدين سيضمحل، وأنهم إذا بذلوا إطفاء ذلك الأمر وحاربوه بكل ما أوتوا من وسيلة وقاوموهم فإنه سينتهي، وهذا مع كونه عملاً محرماً لما يشتمل عليه من الظلم، فإنه أيضاً سوء ظن بالله - جل وعلا - وغرور بالقوة وبالنفس، والله - جل وعلا- ناصر رسله، والله - جل وعلا - ناصر عباده المؤمنين، ولكن

قد يبتلي الله - جل وعلا- المؤمنين بعدم النصرة والظهور زمناً طويلاً قد يبلغ مئات السنين ، كما حصل في قصة نوح عليه السلام ﴿ فَلَبِثَ فِيهِم ۚ أَلْفَ سَنَةٍ مِئات السنين ، كما حصل في قصة نوح عليه السلام ﴿ فَلَبِثَ فِيهِم ۚ أَلْفَ سَنَةٍ إِلاَّ خَمْسِينَ عَامًا ﴾ [العنكبوت: ١٤]، ثم بعد ذلك نصره الله- جل وعلا- وهذا الظن السيئ يحصل - كما ذكر ابن القيم - من كثير من أهل الصلاح ، بل من كثير من الناس ، بل قد يحصل من بعض المنتسبين إلى العلم ، وسبب حدوث ذلك الظن السيئ في القلوب عدم العلم بما يستحقه الله- جل وعلا- وما أوجبه- جل وعلا- من الصبر والأناة ونحو ذلك من الواجبات .

فالمسألة متصل بعضها ببعض، فالذي يخالف ما أمر الله- جل وعلا- به شرعاً فيما يتصل بنصرة الدين، فإنه قد يقع في سوء ظن بالله- جل جلاله- وهذا مما ينافي كمال التوحيد الواجب.

ولهذا يجب على المؤمن أن يتحرز كثيراً، وأن يحترس من سوء الظن بالله حلى وعلا فإن بعض الناس قد ينال الشيء فيرى أنه يستحق أكثر منه، وقد يحصل له الشيء بقضاء الله وبقدره فيظن أنه لا يستحق ذلك الشيء، أو أن الذي ينبغي أن يصاب به هو غيره، فينظر إلى فعل الله حلى وعلا وقضائه وقدره على وجه الاتهام، وقل من يسلم باطنا وظاهراً من ذلك، فكثيرون قد يسلمون ظاهراً، ولكن في الباطن يقوم بقلوبهم ظن الجاهلية، واعتقاد السوء؛ ولهذا قال جل وعلا في الآية التي في صدر الباب: ﴿ يَظُنُّونَ لَا اللهِ عَيْرَ الْحَقِ والظن محله القلب؛ فلهذا يجب على المؤمن أن يخلّص قلبه من كل ظن بالله غير الحق، وأن يتعلم أسماء الله حل وعلا وصفاته، وأن

يتعلم آثار ذلك في ملكوت الله، حتى لا يقوم بقلبه إلا أن الله- جل جلاله-هو اخق، وأن فعله حق، حتى ولو كان في أعظم خطب ولو أصيب بأكبر مصيبة، أو أهين بأعظم إهانة، فإنه يعتقد أن فيما أصابه حكمة، لتمام ملك الله- جل وعلا - وحكمته، وأنه يتصرف في خلقه كيف يشاء، وأن العباد مهما بلغوا فإنهم يظلمون أنفسهم، والله- جل وعلا- يستحق الإجلال والتعظيم، فخلُّص قلبك -أيها المسلم، وخاصة طالب العلم- من كل ظن سوء بالله- جل وعلا -، فلا تظنن في أمر قدَّر الله وجوده أن غيره أفضل منه، وأن عدم حصوله أصلح، ولا في أمر قدَّر الله عدم كونه إن وجوده أولى، فإن كل ذلك سوء ظن بالله- جل وعلا-، ولهذا قال العلماء في معنى قول النبي (۱) « إياكم والحسد، فإنه يأكل الحسنات، كما تأكل النار الحطب » (۱): سبب ذلك أن الحاسد ظَنَّ أن من أعطاه الله- جل وعلا- هذه النعمة فإنه لا يستحقها ، فحسده وتمني زوالها عنه، فصار في ظنِّ سوء بالله- جل وعلا-، فلهذا أكل ظنُّه حسناته، كما أكلت النار الحطب، نسأل الله- جل وعلا-السلامة والعافية من أن نظن بالله- جل وعلا- غير الحق ، ونسأله أن يجعلنا من المعظمين له، ومن المجلين لأمره ونهيه، المعظمين لحكمته سبحانه وتعالى.



<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود (٤٩٠٣).

# « باب ما جاء في منكري القدر »

وقال ابن عمر؛ والذي نفس ابن عمر بيده لو كان لأحدهم مثل أحد ذهباً، ثم أنفقه في سبيل الله ما قبله الله منه حتى يؤمن بالقدر، ثم استدل بقول النبي الله الإيمان أن تؤمن بالله، وملائكته، وكتبه، ورسله، واليوم الآخر، وتؤمن بالقدر خيره وشره » (١).

وعن عبادة بن الصامت أنه قال لابنه: يا بني إنك لن تجد طعم الإيمان حتى تعلم أن ما أصابك لم يكن ليخطئك، وما أخطأك لم يكن ليصيبك، سمعت رسول الله هي يقول: « إن أول ما خلق الله القلم، فقال له: اكتب، فقال: ربِّ وماذا أكتب ؟ قال: اكتب مقادير كل شيء حتى تقوم الساعة » يا بني سمعت رسول الله هي يقول: «من مات على غير هذا فليس مني» (١) وفي رواية لأحمد: « إن أول ما خلق الله تعالى القلم فقال له: اكتب، فجرى في تلك الساعة بما خلق الله تعالى القلم فقال له: اكتب، فجرى في تلك الساعة بما هو كائن إلى يوم القيامة» (قي رواية لابن وهب: قال رسول الله هي: «فمن لم يؤمن بالقدر خيره وشره أحرقه الله بالنار» (١) وفي المسند

أخرجه مسلم(٨).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود (٢٧٠٠).

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد٥/٣١٧ والترمذي (٢١٥٦) و (٣٣١٦).

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن وهب في " القدر"(٢٦) وابن أبي عاصم في " السنة"(١١١).

والسنن عن ابن الديلمي قال: أتيت أبي كعب فقلت: في نفسي شيء من القدر فحدثني بشيء لعل الله يذهبه من قلبي فقال: لو أنفقت مثل أحد ذهباً ما قبله الله منك حتى تؤمن بالقدر، وتعلم أن ما أصابك لم يكن ليخطئك، وما أخطأك لم يكن ليصيبك، ولو مِت على غير هذا لكنت من أهل النار، قال: فأتيت عبد الله بن مسعود، وحذيفة بن اليمان، وزيد بن ثابت، فكلهم حدثني بمثل ذلك عن النبي الله في صحيح رواه الحاكم في صحيحه.

## فيه مسائل:

الأولى: بيان فرض الإيمان بالقدر.

الثانية: بيان كيفية الإيمان به .

الثالثة: إحباط عمل من لم يؤمن به.

الرابعة: الإخبار أن أحداً لا يجد طعم الإيمان حتى يؤمن به.

الخامسة: ذكر أول ما خلق الله.

السادسة: أنه جرى بالمقادير في تلك الساعة إلى قيام الساعة.

السابعة: براءته صلى الله عليه وسلم ممن لم يؤمن به.

الثامنة: عادة السلف في إزالة الشبهة بسؤال العلماء.

التاسعة: أن العلماء أجابوه بما يزيل شبهته؛ وذلك أنهم نسبوا الكلام إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم فقط.

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمده/١٨٢ و١٨٥ و١٨٩ وأبو داود(٢٦٩٩) وابن ماجه(٧٧).

## الشرح:

هذا «باب ما جاء في منكري القدر» ومناسبة هذا الباب للذي قبله: أن إنكار القدر سوء ظن بالله- جل وعلا- ويكون هذا الباب كالتفصيل لما اشتمل عليه الباب الذي قبله.

ومناسبته لكتاب التوحيد ظاهرة: وهي أن الإيمان بالقدر واجب، ولا يتم توحيد العبد حتى يؤمن بالقدر، وإنكار القدر كفر بالله - جل وعلا - ينافي أصل التوحيد، كما قال ابن عباس رضي الله عنهما: القدر نظام التوحيد، فمن كذب بالقدر نقض تكذيبه توحيده. يعني : أن الإيمان بالقدر هو النظام، أي: السلك الذي تجتمع وتنظم فيه مسائل التوحيد حتى يقوم عقدها في القلب، فمن كَذَّب بالقدر يكون قد قطع السلك، فنقض ذلك التكذيب أمور التوحيد، وهذا ظاهر؛ فإن أصل الإيمان أن يؤمن بالأركان الستة التي منها الإيمان بالقدر، كما ذكر ذلك الشيخ في حديث ابن عمر.

والقدر في اللغة: هو التقدير كما هو معروف، وهو وضع الشيء على نحو ما بما يريده واضعه، يقال: قدر الشيء تقديرا، وقدره قدرا وقدرا، وفي العقيدة عرفه بعض أهل العلم بقوله: إن القدر هو علم الله السابق بالأشياء، وكتابته لها في اللوح المحفوظ، وعموم مشيئته - جل وعلا - وخلقه للأعيان والصفات القائمة بها، وهذا التعريف صحيح؛ لأنه يشمل مراتب القدر الأربع. وهذه المراتب على درجتين: الدرجة الأولى: ما يسبق وقوع المقدر، وذلك مرتبتان: الأولى: الإيمان بالعلم السابق، والثانية: الإيمان بكتابة الله - جل وعلا - لعموم الأشياء، كما قال نه : «إن الله قدر مقادير الخلق قبل

أن يخلق السماوات والأرض بخمسين ألف سنة »، فقوله: «قدَّر مقادير الخلق» يعني: كتبها.

والدرجة الثانية: ما يقارن وقوع المقدّر، فهذا له مرتبتان: الأولى منهما: هي مرتبة عموم المشيئة، فإن الله- جل وعلا- ما شاءه كان، وما لم يشأ لم يكن، والعبد لا يشاء شيئا إلا إذا كان الله- جل وعلا- قد شاءه، كما قال تعـــالى: ﴿ وَمَا تَشَاءُونَ إِلَّا أَن يَشَاءَ ٱللَّهُ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَلِيمًا حَكِيمًا ﴾ [الإنسان: ٣٠]، وقسال: ﴿ وَمَا تَشَآءُونَ إِلَّا أَن يَشَآءَ ٱللَّهُ رَبُّ ٱلْعَلْمِينَ ﴾ [التكوير: ٢٩]، فمشيئة العبد تابعة لمشيئة الله- جل وعلا- والمرتبة الثانية: وهي الإيمان بأن الله- جل وعلا- خالقٌ لكل شيء، للأعيان، وللصفات التي تقوم بالأعيان، أما الأعيان والذوات فإن الله- جل وعلا- خالقها باتفاق أهل الإسلام، يعني: الله- جل وعلا- هو الخالق للإنسان، وللحيوان، وللسماء وللأرض. وكذلك الإيمان بأن الصفات التي تقوم بتلك الأعيان الله - جل وعلا- هو الخالق لها، ومن ذلك أفعال العباد، ففعل العبد داخل في عموم خلقه- جل وعلا -قال تعالى: ﴿ ٱللَّهُ خَـٰلِقُ كُلِّ شَيْءٍ ﴾ [الزمر: ٦٢]، وكلمة ﴿ شَيْءٍ ﴾ تُعرُّف بأنها ما يصح أن يعلم، فكل ما يصح أن يعلم يقال عنه شيء؛ فلهذا يدخل في عموم قوله : ﴿ ٱللَّهُ خَلِقُ كُلِّ شَيْءٍ ﴾ العباد، وأفعال العباد، فهذه أربع مراتب. وإنكار القدر الذي بَوَّب عليه الشيخ - رحمه الله- يصدق على إنكار أي مرتبة من هذه المراتب، ولا يقال عن

أحد: إنه مؤمن بالقدر إلا إذا سلَّم بها جميعاً، وآمن بها جميعاً؛ لدلالة النصوص على ذلك.

فمن منكري القدر: القدرية الغلاة، وهم نفاة القدر الذين أنكروا العلم السابق، فهؤلاء كفار، ينافي فعلهم أصل التوحيد، فمن أنكر العلم السابق، فقد أنكر القدر إنكاراً انتفى معه أصل التوحيد، وكذلك من ينكر الكتابة، فإن إنكار الكتابة السابقة -مع العلم بالنصوص الدالة عليها- مناف لأصل التوحيد، ولا يستقيم معه الإيمان.

وأما إنكار المرتبتين الأخيرتين: عموم المشيئة، وعموم الخلق، كإنكار عموم خلق الله للأفعال كما هو مذهب المعتزلة ونحوهم، فإنه ينافي كمال التوحيد، ولا يُحكم عليهم بالكفر والخروج من الإسلام بذلك، وإن بُدّعوا، وضُلّلوا بسببه.

فإنكار القدر منه ما هو كفر مخرج من التوحيد مخرج من الملة، ومنه ما هو دون ذلك، ويكون منافياً لكمال التوحيد، وبهذا يظهر صلة هذا الباب بكتاب التوحيد.

«وقال ابن عمر؛ والذي نفس ابن عمر بيده لو كان لأحدهم مثل أُخد ذَهَباً، ثُمَ أَنْفَقَه مُ فَ سَبِيلِ اللهِ ما قبله الله منه حتى يؤمن بالقدر » وإنما كان كذلك لأن الله - جل وعلا - لا يقبل من مسلم - إذ الإسلام شرط في صحة قبول الأعمال - ومن أنكر القدر، ولم يؤمن بالقدر، فإنه لا يكون مسلماً، فلا يقبل منه عمل -إذاً -، ولو أنفق مثل أحد ذهباً، حتى يؤمن بالقدر.

«ثم استدل بقول النبي ﷺ: «الإيمان: أن تؤمن بالله، وملائكته، وكتبه، ورسله، واليوم الآخر، وتؤمن بالقدر خيره وشره» وفي قوله: «تؤمن بالقدر خيره وشره» دليل على أن القدر منه ما هو خير، ومنه ما هو شر، أي: خير بالنسبة لابن آدم، وشر بالنسبة لابن آدم، فالمكلّف قد يكون عليه قدر هو بالإضافة إليه خير، وقد يكون عليه القدر بالإضافة إليه شر، وأما بالنسبة لفعل الله - جل وعلا - فعاله كلها خير؛ لأنها موافقة لحكمته العظيمة؛ فأهذا جاء في الحديث أن النبي ﷺ قال في ثنائه على ربه: «والشر ليس إليك» (۱) ، فالله - جل وعلا - ليس في فعله شر، فالشر بما يضاف للعبد، فإذا أصيب العبد بمصيبة فهي شر بالنسبة إليه، أما بالنسبة لفعل الله فهي خير؛ لأنها موافقة لحكمة الله - جل وعلا - البالغة، والله لفعل الله فهي خير؛ لأنها موافقة لحكمة الله - جل وعلا - البالغة، والله - سبحانه وتعالى - له الأمر كله.

«وعن عبادة بن الصامت أنه قال لابنه: يا بني إنك لن تجد طعم الإيمان حتى تعلم أن ما أصابك لم يكن ليخطئك، وما أخطأك لم يكن ليصيبك » (٢) ، وهذا لأن القضاء والقدر قد فُرغَ منه ، يعني: تقدير الأمور قد فُرغَ منه ، والله - جل وعلا - قد قدّر الأشياء وقدّر أسبابها ، فالسبب الذي سيفعله المختار من عباد الله مقدّر ، كما أن نتيجته مقدرة ، ومن الإيمان بالقدر الإيمان بأن الله - جل وعلا - جعلك مختاراً ، وأنك

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٧٧١).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود (٤٧٠٠).

لست مجبوراً، فالقول بالجبر لا يستقيم مع الإيمان بالقدر؛ لأن الإيمان بالقدر إيانُ معه الإيمان بأن العبد مختار وليس بمجبر؛ لأن التكليف وقع بذلك.

والجبرية طائفتان: طائفة غلاة، وهم الجهمية، وغلاة الصوفية الذين يقولون إن العبد كالريشة في مهب الريح، وحركاته حركات اضطرارية، ومنهم طائفة ليست بالغلاة، وهم الأشاعرة ونحوهم الذين يقولون بالجبر في الباطن، وبالاختيار في الظاهر، ويقولون: إن العبد له كسب، وهذا الكسب هو أن يكون العبد في الفعل الذي فعله محلاً لفعل الله - جل وعلا - فيُفعَل به، فيكون هو محلاً للفعل، ويضاف الفعل إليه على جهة الكسب، على ما هو معروف في موضعه من التفاصيل في كتب العقيدة المطولة.

«سمعت رسول الله هي يقول: إن أول ما خلق الله القلم، فقال له: اكتب، فقال: ربّ وماذا أكتب ؟ قال: اكتب مقادير كل شيء حتى تقوم الساعة »(۱): هذا فيه دليل على مرتبة الكتابة، وقوله: « إن أولَ ما خلق الله القلم » معناه - على الصحيح عند المحققين - إنه حين خلق الله القلم، ف(أول) هنا ظرف بمعنى: حين و(إنّ) اسمها ضمير الشان محذوف: إنه أول ما خلق الله القلم، فقال له: اكتب، يعني: حين خلق الله القلم قال له: اكتب، يعني: حين خلق الله القلم قال له: اكتب، يعني: حين خلق الله القلم قال له: اكتب، فيكون قول اكتب هذا من جهة الظرفية، يعني: حين خلق الله القلم قال له: اكتب، أيكون قول اكتب هذا من جهة الظرفية، يعني: حين خلق الله القلم قال له: اكتب.

وأما أول المخلوقات فالعرش سابق في الخلق على القلم ، كما قال عليه الصلاة والسلام في الحديث الذي في الصحيح: «قدر الله مقادير الخلق قبل أن

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود (٤٧٠١).

يخلق السماوات والأرض بخمسين ألف سنة، وكان عرشه على الماء »(1) فقوله (1) « إن أول ما خلق الله القلم قال له اكتب » يدل على أنه حين خلق الله القلم قال له: اكتب، والكتابة كانت بعد الخلق مباشرة، ودل الحديث الثاني على أن العرش كان سابقا، والماء كان سابقا أيضا؛ ولهذا فالقول الصحيح: أن العرش مخلوق قبل القلم ، كما قال ابن القيم - رحمه الله - في النونية:

والناس مختلفون في القلم الذي هل كان قبل العرش أو بعده والحق أن العرش قبل لأنه

كتب القضاء به من الديان قولان عند أبي العلى الهمذاني عند الكتابة كان ذا أركان

إلى آخر ما في هذا الباب من مباحث في الإيمان بالقدر.



<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (٢٦٥٣).

## « باب ما جاء في المصورين »

عن أبي هريرة الله قال: قال رسول الله قال: «قال الله تعالى: ومن أظلم ممن ذهب يخلق كخلقي، فليخلقوا ذرة، أو ليخلقوا حبة، أو ليخلقوا شعيرة » أخرجاه (١).

ولهما عن عائشة رضي الله عنها أن رسول الله هقال: «أشد الناس عذاباً يوم القيامة الذين يضاهئون بخلق الله» (٢) ولهما عن ابن عباس قال: سمعت رسول الله هي يقول: «كل مصور في النار يُجعَل له بكل صورة صوَّرها نفس يعذَّب بها في جهنم »(٣) ولهما عنه مرفوعاً: «من صوَّر صورةً في الدنيا كُلِّف أن ينفخ فيها الروح، وليس بنافخ»(١) ولمسلم عن أبي الهياج قال: قال لي علي: ألا أبعثك على ما بعثني عليه رسول الله هن أن لا تدع صورة إلا طمستها، ولا قبراً مشرفاً إلا سويته»(٥).

#### فيه مسائل:

الأولى: التغليظ الشديد في المصورين.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري(٥٩٥٣) و(٧٥٥٩) ومسلم(٢١١١).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٥٩٥٤) ومسلم (٢١٠٦).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري(٢٢٢٥) و(٥٩٦٣) و(٧٠٤٢) ومسلم(٢١١٠).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري (٥٩٦٣) ومسلم (٢١١٠).

<sup>(</sup>٥) أخرجه مسلم (٩٦٩).

الثانية: التنبيه على العلة؛ وهو ترك الأدب مع الله؛ لقوله: "ومن أظلم ممن ذهب يخلق كخلقى".

الثالثة: التنبيه على قدرته وعجزهم؛ لقوله: "فيخلقوا ذرة، أو حبة، أو شعيرة".

الرابعة: التصريح بأنهم أشد الناس عداباً.

الخامسة: أن الله يخلق بعدد كل صورة نفساً يعذب بها المصور في جهنم. السادسة: أنه يكلف أن ينفخ فيها الروح.

السابعة: الأمر بطمسها إذا وُجدت.

#### الشرح:

هذا «باب ما جاء في المصورين » والمصورون جمع تصحيح للمصور، والمصور: هو الذي يقوم بالتصوير، والتصوير معناه: التشكيل، تشكيل الشيء حتى يكون على هيئة صورة لآدمي أو لغير آدمي من حيوان، أو نبات، أو جماد، أو سماء، أو أرض، فكل هذا يقال له: مصور، إذا كان يُشكّل بيده شيئاً على هيئة صورة معروفة، هذا من حيث المعنى، أما من حيث الحكم فسيأتي بيانه إن شاء الله.

وقوله: «باب ما جاء في المصورين » يعني: من الوعيد، ومن الأحاديث التي فيها أنهم جعلوا أنفسهم أنداداً لله- جل وعلا -.

ومناسبة الباب لكتاب التوحيد: أن التوحيد هو ألا يُجعَل لله نـد فيما يستحقه - جل وعلا - والتصوير تنديد من جهة أن المصور جعل فعله نداً لفعل الله - جل وعلا - ؛ ولهذا يدخل الرضى بصنيع المصور في قول الله - جل

وعلا -: ﴿ فَلَا تَجُعَلُواْ لِلَّهِ أَندَاذًا وَأَنتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾ [البقرة: ٢٢]؛ إذ ذلك حقيقته أنه جَعَل هذا المصور شريكاً لله- جل وعلا- في هذه الصفة، مع أن تصويره ناقص وتصوير الله- جل وعلا- على جهة الكمال، لكن من جهة الاعتقاد لَمَّا جعل هذا المخلوق مصوِّراً، والله- جل وعلا- هو الذي ينفرد بتصوير المخلوقات كما يشاء ، كان من كمال التوحيد أن لا يُرْضَى بالتصوير، وأن لا يفعل أحد هذا الشيء؛ لأن ذلك لله- جل وعلا- فالتصوير من حيث الفعل مناف لكمال التوحيد، وهذا هو مناسبة إيراد هذا الباب في هذا الكتاب.

والمناسبة الثانية له: أن التصوير وسيلة من وسائل الشرك بالله - جل وعلا-والشرك ووسائله يجب وصدها وغَلْقُ الباب؛ لأنها تفضي بالناس إلى الإشراك، فمناسبة الباب لكتاب التوحيد من جهتين:

الجهة الأولى: جهة المضاهاة بخلق الله، والتمثل بخلق الله- جل وعلا-وبصفته واسمه.

والثانية: أنه وسيلة للإشراك، نعم قد لا يُشْرك بالصورة المعينة التي عُمِلَت، ولكن الصورة من حيث الجنس هي وسيلة ولاشك من وسائل الإشراك؛ فإن شرك كثير من المشركين كان من جهة الصور، فكان من تحقيق التوحيد ألا تُقرَّ الصور لأجل أن الصورة وسيلة من وسائل المشركين في عباداتهم.

«عن أبي هريرة الله قال: قال رسول الله الله تعالى: ومن الله عن أبي هريرة الله قال: قال رسول الله الله تعالى: ومن أظلم ممن ذهب يخلق كخلقي، فليخلقوا ذرة، أو ليخلقوا حبة، أو

ليخلقوا شعيرة » أخرجاه: هذا الحديث فيه معنى وفيه تمثيل، أما المعنى هو قوله: « ومن أظلم ممن ذهب يخلق كخلقي» فسبب الظلم أن العبد اعتدى، فأراد أن بخلق كخلق الله- جل وعلا- والمقصود بذلك أن يصور كتصوير الله- جل وعلا- لخلقه.

ثم قال معجِّزاً: «فليخلّف وا ذرة، أو ليخلق وا حبة، أو ليخلق وا هير شعيرة » معلوم أن الذرة -وهي واحدة الذر، صغار النمل - من أصغر المخلوقات. وحبة الحنطة، أو حبة البر، أو حبة الرز، يمكن أن تُصنَّع، ولكن لا يمكن أن تكون كخلق الله- جل وعلا- وكذلك الشعيرة يمكن أن تُصنَّع شكلاً وأن تصور شكلاً، لكن يعجز أن يجعل فيها الحياة، فمثلاً حب البر، أو الشعير، أو الرز، أو نحو ذلك مما صنعه الله ينبت إذا وضع في الأرض، أما ما صنعه المخلوق فإنه لا تكون فيه حياة، فالرز الصناعي الذي يُأكل، لو رُمِي في الأرض لما خرج منه ساق، ولما خرج له جذر، ولما كانت منه حياة، وأما الذي يكون من خلق الله- جل وعلا- فهو الذي أودِع فيه سر حياة ذلك الجنس من المخلوقات؛ ولهذا قال بعض أهل العلم: إن هذا على وجه الجعير، فالذي يخلق كخلق الله- جل وعلا- هذا من جهة ظنه، أما من جهة الحقيقة فإنه لا أحد يخلق كخلق الله؛ ولهذا صار ذلك مشبهاً نفسه بالله- جل وعلا- فصار أظلم الخلق.

استدل مجاهد وغيره من السلف بقوله: «أو ليخلقوا حبة، أو ليخلقوا شعيرة » على أن تصوير ما لا حياة فيه أو ما لا روح فيه محرم ؛ لأنه ذكر الحبة والشعيرة، قالوا: فتصوير الأشجار وتصوير الحب ونحو ذلك لا يجوز.

وجمهور العلماء على خلاف ذلك، وأن الأمر في ذلك للتعجيز، وليس لجهة التعليل؛ ولهذا قال في الحديث الذي بعده: «من صور صورة في الدنيا كلف أن ينفخ فيها الروح وليس بنافخ» فلما قال: «كلف أن ينفخ فيها الروح» علمنا أن النهي في التصوير كان منصباً على ما فيه روح، يعني: على ما حياته بحلول الروح فيه، أما ما حياته بالنماء كالمزروعات والأشجار ونحوها، فليس داخلاً في ذلك.

«ولهما عن عائشة رضي الله عنها أن رسول الله ه قال: «أشد الناس عذاباً يوم القيامة الذين يضاهئون بخلق الله »: هذا فيه تنبيه على العلة، وهذه العلة هي المضاهاة بخلق الله - جل وعلا - وهي إحدى العلتين اللتين من أجلهما حُرِّمَ التصوير، فالتصوير حُرِّمَ، وصار صاحبه من أشد الناس عذاباً لأجل أنه يضاهي بخلق الله - جل وعلا - ولأن الصورة وسيلة للشرك.

والمضاهاة بخلق الله - جل وعلا - التي رُتِّبَ عليها أن يكون فاعلها أشد الناس عذاباً يوم القيامة ، عند كثير من العلماء: محمولة على المضاهاة التي تكون كفراً في حالتين:

الحالة الأولى: أن يصور صنماً ليعبد، أو يصور إلهاً ليعبد، كأن يصور لأهل البوذية صورة بوذا، أو يصور للنصارى المسيح، أو يصور أم المسيح ونحو ذلك، فتصوير ما يعبد من دون الله - جل وعلا - مع العلم بأنه يعبد هذا كفر بالله - جل وعلا - ؛ لأنه صور وثناً ليعبد، وهو يعلم أنه يعبد، فيكون شركاً أكبر، وكفراً بالله - جل وعلا -.

والحالة الثانية: أن يصور الصورة ويزعم أنها أحسن من خلق الله- جل وعلا- فيقول: هذه أحسن من خلق الله، أو أنا فقت في خلقي وتصويري ما فعل الله- جل وعلا- فهذا كفر أكبر، وشرك أكبربالله- جل جلاله- وهذا هو الذي حُمِلَ عليه هذا الحديث وهو قوله: «أشد الناس عذاباً يوم القيامة الذي يضاهئون بخلق الله»، وأما المضاهاة بالتصوير عامة بما لا يخرجه من الملة، كالذي يرسم بيده، أو ينحت التمثال، أو ينحت الصورة مما لا يدخل في الحالتين السابقتين فهو كبيرة من الكبائر، وصاحبها ملعون ومتوعد بالنار.

« كل مصور في النار »: هذا يفيد أن التصوير كبيرة من الكبائر.

« ولهما عنه مرفوعاً: من صور صورة في الدنيا كُلِّف أن ينضخ فيها الروح، وليس بنافخ » ؛ لأن الروح إنما هي من أمر الله - جل وعلا -.

«ولمسلم عن أبي الهياج قال: قال لي علي: ألا أبعث على ما بعثني عليه رسول الله هن: أن لا تدع صورة إلا طمستها، ولا قبراً مشرفاً إلا سويته »: في هذا الحديث التنبيه على العلة الثانية من علتي تحريم التصوير، وهي أنه وسيلة من وسائل الشرك، ووجه الاستدلال من هذا الحديث: أنه قرن بين الصورة والقبر المشرف في وجوب إزالتهما، وبقاء القبر

المشرف وسيلة من وسائل الشرك وكذلك للاقتران بقاء الصورة أيضاً وسيلة من وسائل الشرك، فالنبي عليه الصلاة والسلام بعث علياً أن لا يدع صورة إلا طمسها ؛ لأن الصور من وسائل الشرك، وأن لا يدع قبراً مشرفاً إلا سواه ؛ لأن بقاء القبور مشرفة يدعو إلى تعظيمها وذلك من وسائل الشرك.

وهناك خلاف في بعض مسائل التصوير محله كتب الفقه والفتوى من جهة التصوير الحديث الذي يكون بالآلات كالتصوير بالكاميرات المختلفة أو بالفيديو أو التلفزيون أو نحو ذلك.



# «باب ما جاء في كثرة الحلف »

وقول الله تعالى: ﴿ وَاَحَفَظُواْ أَيْمَنكُمْ ﴾ المائدة: ١٨٩. ، وعن أبي هريرة الله قال: سمعت رسول الله قي يقول: « الحلف منفقة للسلعة، ممحقة للكسب» أخرجاه (۱) ، وعن سلمان أن رسول الله قال: «ثلاثة لا يكلمهم الله، ولا يزكيهم، ولهم عناب أليم: أشيمط زان، وعائل مستكبر، ورجل جعل الله بضاعته، لا يشتري إلا بيمينه، ولا يبيع إلا بيمينه» (واه الطبراني بسند صحيح. وفي الصحيح عن عمران بن بيمينه» قال: قال رسول الله قن: « خير أمتي قرني ثم الذين يلونهم، ثم الذين يلونهم، قال عمران: فلا أدري يلونهم، ثم الذين يلونهم، ثم الذين يلونهم، قال عمران: فلا أدري يستشهدون، ويخونون ولا يؤتمنون، وينذرون ولا يوفون، ويظهر فيهم السمن» (۱) ، وفيه عن ابن مسعود أن النبي قال: خير الناس قرني، ألسمن» (۱) ، وفيه عن ابن مسعود أن النبي قال: خير الناس قرني، أحدهم يمينه، ويمينه شهادته».

وقال إبراهيم: كانوا يضربوننا على الشهادة والعهد ونحن صغار (٤).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٢٠٨٧) ومسلم (١٦٠٦).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبراني في "الكبير" (٦١١١) و"الصغير" (٨٢١).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم (٢٥٣٥).

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم (٢٥٣٣).

#### فيه مسائل:

الأولى: الوصية بحفظ الأَيْمان.

الثانية: الإخبار بأن الحلف منفقة للسلعة، ممحقة للبركة.

الثالثة: الوعيد الشديد فيمن لا يبيع ولا يشتري إلا بيمينه.

الرابعة: التنبيه على أن الذنب يعظم مع قلة الداعي.

الخامسة: ذم الذين يحلفون ولا يستحلفون.

السادسة: ثناؤه صلى الله عليه وسلم على القرون الثلاثة أو الأربعة، وذكر ما يحدث بعدهم.

السابعة: ذم الذين يَشهدون ولا يُستشهدون.

الثامنة: كون السلف يضربون الصغار على الشهادة والعهد.

#### الشرح :

هذا «باب ما جاء في كثرة الحلف » ومن الظاهر والبين أن القلب المعظّم لله - جل جلاله - الذي إذا ذُكِرَ الله وَجِلَ قلبه أنه لا يكثر الحلف، لأن كثرة الحلف لا تجامع كمال التوحيد، فإن من كَمُلَ التوحيد في قلبه، أو قارب الكمال لا يجعل الله - جل وعلا - عرضة لأيمانه، فالذي إذا تكلم تكلم بالحلف، وإذا باع باع بالحلف، وإذا اشترى اشترى بالحلف ونحو ذلك، لم يعظم التعظيم الواجب لله - جل وعلا - فإن الواجب على العبد أن يعظم الله - جل وعلا - وأن لا يكثر اليمين، والمقصود باليمين والحلف هنا: اليمين المعقودة التي عقدها صاحبها، أما لغو اليمين فإن هذا معفو عنه، مع أن

الكمال فيه والمستحب أن يخلِّص الموحِّد لسانه وقلبه من كثرة الحلف في الإكرام ونحوه بلغو اليمين.

فمناسبة هذا الباب لكتاب التوحيد ظاهرة ؛ وهي أن: تحقيق التوحيد وكمال التوحيد لا يجامع كثرة الحلف، فكثرة الحلف منافية لكمال التوحيد والحلف - كما ذكرنا- هو تأكيد الأمر بمعظم، وهو الله - جل جلاله -. فمن أكد وعقد اليمين بالله - جل وعلا - وأكثر من ذلك، فإنه لا يكون معظماً لله - جل جلاله -، إذ الله - سبحانه وتعالى - يجب أن يُصان اسمه، ويُصان الحلف به واليمين به إلا عند الحاجة إليها، أما كثرة ذلك وكثرة مجيئه على اللسان فهو ليس من صفة أهل الصلاح ؛ ولهذا أمر الله - جل وعلا - بحفظ اليمين، فقال: ﴿ وَاحْفَظُوا أَيْمَنَكُمْ ﴾ [المائدة: ١٩] وهذا الأمر للوجوب ؛ لأنه وسيلة لتحقيق تعظيم الله - جل وعلا - وتحقيق كمال التوحيد، فقوله: ﴿ وَاحْفَظُوا أَيْمَنَكُمْ ﴾ هذا إيجاب لأن يحفظ العبد يمينه، فلا يحلف عاقداً اليمين إلا على أمر شرعي بَيِّن، أما أن يحلف دائماً، ويجعل الله - جل وعلا - وقيه، فهذا ليس من تعظيم أسماء الله - جل جلاله -.

« وعن سلمان أن رسول الله القصال: ثلاثة لا يكلمهم الله، ولا يزكيهم، ولهم عذاب أليم: أشيمط زانٍ »: يعني من شمطه الشيب إذا

خالطه، وقلبه متعلق بالزنى - والعياذ بالله - فإنه ليس عنده من الدواعي للزنى ما يجعله يقبل عليه، كحال من كان شاباً، فهو قد وخطه الشيب، فيكون إذاً في قلبه حب المعصية، وليست مسألة غلبة الشهوة؛ ولهذا كان من أهل هذا الوعيد العظيم بألا يكلمه الله، ولا يزكيه، وله عذاب أليم.

« وعائل مستكبر »: هذا النوع الثاني -وهو من جنس الأول- فإن الاستكبار -كما قال العلماء - يكون استكباراً في الذات، ويكون استكباراً للصفات.

فإذا كان استكباراً للصفات فهذا محرم، ولكنه أهون كمن يكون ذا جاه ورفعة، فيتكبر لأجل ما له من الجاه والرفعة، فهذا لا يجوز، لكن عنده ما يُوقِع في قلبه الشبهة والفتنة بالتكبر أو الاستكبار، أو يكون ذا مال، أو يكون ذا جمال، أو يكون ذا سمعة، ونحو ذلك، فعنده سبب يجعله يتكبر، وهذا يكثر في أهل الغنى، فإن كثير من أهل الغنى يكون عنده م نوع تكبر على الفقراء، أو من ليس من أهل الغنى، فهذا عنده وصف جعله يتكبر، لكن الأعظم أن يكون تكبره في الذات بألا يكون عنده صفة تجعله متكبرا، وهذا الأعظم أن يكون تكبره في الذات بألا يكون عنده صفة تجعله متكبرا، وهذا هو النوع الأول، وهو استكبار للذات يرى نفسه كبيراً، ويتعاظم، وهو ليس عنده شيء من الصفات تجعله كذلك، فهذا يكون فعله كبيرة من الكبائر العظيمة، ويدخل في هذا الحديث: «وعائل مستكبر»؛ لأن العائل وهو الفقير الكثير العيال ليس عنده من الصفات ما يكون الاستكبار شبهة عنده، أو لأجل تلك الصفات، أو يكون ثم قتنة عنده، إلا لما قام في نفسه الخبيثة من الكبر.

« ورجل جعل الله بضاعته، لا يشتري إلا بيمينه، ولا يبيع إلا بيمينه، ولا يبيع إلا بيمينه »: وهذا موطن الشاهد من الحديث، وهو ظاهر في أنه مذموم، وأنه صاحب كبيرة ؛ لأنه جعل الله بضاعته، يبيع باليمين، ويشتري باليمين، وهذا لا يُجامِع كمال التوحيد، بل لا يجامع تعظيم الله - جل وعلا - التعظيم الواجب، فيكون مرتكباً لمحرم.

والحديثان اللذان بعده واضحان ، وأما قول إبراهيم النخعي: «كانوا يضربوننا على الشهادة والعهد ونحن صغار»: فهذا فيه تأديب السلف لأولادهم ولذراريهم على تعظيم الله - جل وعلا - فإن الشهادة والعهد يجب أن يقترنا بالتعظيم لله - جل وعلا - والخوف من لقائه ، والخوف من الظلم ، فكانوا يؤدبون أولادهم على ذلك حتى يتمرنوا وينشئوا على تعظيم توحيد الله وتعظيم أمر الله ونهيه .



# « باب ما جاء في ذمة الله وذمة نبيه »

وقوله تعالى: ﴿ وَأَوْفُواْ بِعَهْدِ ٱللَّهِ إِذَا عَلَهَدتُّمْ وَلَا تَنقُضُواْ ٱلْأَيْمَانَ بَعْدَ تَوكِيدِهَا وَقَدْ جَعَلْتُمُ ٱللَّهَ عَلَيْكُمْ كَفِيلًا ۚ إِنَّ ٱللَّهَ يَعْلَمُ مَا تَفْعَلُونَ ﴾. [النحل: ٩١] وعن بريدة قال: كان رسول الله الله الله المّر أميراً على جيش أو سرية أوصاه في خاصته بتقوى الله ومن معه من المسلمين خبراً، فقال: «اغزوا باسم الله في سبيل الله، قاتلوا من كفر بالله، اغزوا ولا تغلوا ولا تغدروا، ولا تمثلوا، ولا تقتلوا وليداً، وإذا لقيت عدوك من المشركين فادعهم إلى ثلاث خصال أو خلال، فأبتهن ما أجابوك فاقبل منهم وكفَّ عنهم، ثم ادعهم إلى الإسلام، فإن أجابوك فاقبل منهم، ثم ادعهم إلى التحول من دارهم إلى دار المهاجرين، وأخبرهم أنبهم إن فعلبوا ذلك فلبهم منا للمنهاجرين وعليهم ما على المهاجرين، فإن أبوا أن يتحولوا منها فأخبرهم أنهم يكونون كأعراب المسلمين، يجري عليهم حُكّم الله تعالى ولا يكون لهم في الغنيمة والفيء شيء إلا أن يجاهدوا مع المسلمين، فإن هم أبوا فاسألهم الجزية، فإن هم أجابوك فاقبل منهم وكفُّ عنهم، فإن هم أبوا فاستعن بالله وقاتلهم. وإذا حاصرت أهل حصن فأرادوك أن تجعل لهم ذمة الله وذمة نبيه، فلا تجعل لهم ذمة الله وذمة نبيه، ولكن اجعل لهم ذمتك وذمة أصحابك؛ فإنكم أن تَخْفِروا ذممكم وذمة أصحابكم أهون من أن تخفروا ذمة الله وذمة نبيه، وإذا حاصرت أهل حصن فأرادوك أن تنزلهم على حكم الله، فلا تنزلهم على حكم الله، ولكن أنزلهم على حكمك، فإنك لا تدري أتصيب فيهم حكم الله أم لا»(١) رواه مسلم.

### فيه مسائل:

الأولى: الفرق بين ذمة الله وذمة نبيه وذمة المسلمين.

الثانية: الإرشاد إلى أقل الأمرين خطراً.

الثالثة: قوله: "اغزوا بسم الله في سبيل الله".

الرابعة: قوله: "قاتلوا من كفر بالله".

الخامسة: قوله: "استعن بالله وقاتلهم".

السادسة: الفرق بين حُكم الله، وحكم العلماء.

السابعة: في كون الصحابي يحكم عند الحاجة بحكم لا يدري أيوافق حكم الله أم لا؟

#### الشرح:

هذا باب عظيم من الأبواب الأخيرة في هذا الكتاب، وهو «باب ما جاء في دمة الله وذمة نبيه ه » وذِكْرُ الإمام - رحمه الله - لهذا الباب لأجل حديث بريدة الذي ساقه وفيه: « وإذا حاصرت أهل حصن فأرادوك أن

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم(١٧٣١).

تجعل لهم ذمة الله وذمة نبيه، فلا تجعل لهم ذمة الله وذمة نبيه، ولكن اجعل لهم ذمتك وذمة أصحابك، فإنكم أن تَخْفِروا ذمهكم وذمة أصحابكم أهون من أن تخفروا ذمة الله وذمة نبيه » وهذا لأجل تعظيم الرب - جل وعلا - وتعظيم رسوله ها، فإن تعظيم الله - جل وعلا - في مناجاته وفي سؤاله وفي العبادة له - جل وعلا - وفي التعامل مع الناس هذا كله من كمال التوحيد، وهذا الباب من جهة التعامل مع الناس ، كما جاء في من كمال التوحيد، وهذا الباب من جهة التعامل مع الناس ، كما جاء في الباب الذي قبله ، فالباب الذي قبله وهو «باب ما جاء في كثرة الحلف» متعلق بتعظيم الله - جل وعلا - حين التعامل مع الناس في الحالات العسرة الصعبة، وهي حال وذمة نبيه » متعلق بالتعامل مع الناس في الحالات العسرة الصعبة، وهي حال الجهاد، فنبه بذلك على أن تعظيم الرب - جل وعلا - يجب أن يكون في التعامل ولو في أعصب الحالات، وهي الجهاد، فإن العبد يكون موقراً لله التعامل ولو في أعصب الحالات، وهي الجهاد، فإن العبد يكون موقراً لله تعالى مجلاً له ، معظماً لأسمائه وصفاته، ومن ذاك أن يعظم ذمة الله وذمة نبيه.

والذمة بمعنى العهد، وذمة الله يعني: عهد الله وعهد نبيه؛ فإنه إذا كان يعطي بعهد الله ثم يخفر فقد خفر عهد الله - جل وعلا - وفجر في ذلك، وهذا مناف لكمال التوحيد الواجب؛ لأن الواجب على العبد أن يعظم الله - جل جلاله - وألا يخفر عهده وذمته؛ لأنه إذا أعطى بذمة الله فإنه يجب عليه أن يوفي بهذه الذمة مهما كان، حتى لا يُنسَب النقص لذمة الله - جل جلاله - ؛ لهذا كان إعطاء مثل هذه الكلمة مثل كثرة الحلف، فلا يجوز أن تجعل في العهد ذمة الله وذمة نبيه هما، كما لا يجوز كثرة الأيمان؛ لأن في كل منهما نقصاً في تعظيم الرب - جل جلاله - .

« وقوله تعالى: ﴿ وَأَوْفُواْ بِعَهْدِ ٱللَّهِ إِذَا عَلَهَدتُّمْ وَلَا تَنقُضُواْ ٱلْأَيْمَانَ بَعْدَ تَوكِيدِهَا ﴾ [النحل: ٩١]»: العهد في قوله: ﴿ وَأَوْفُواْ بِعَهْدِ ٱللَّهُ ﴾ فُسِّر بالعقد، وفُسِّر باليمين، فالعهد بمعنى العقد، كما قال- جل وعلا -: ﴿ وَأَوْفُواْ بِٱلْعَهَدِّ إِنَّ ٱلْعَهْدَ كَانَ مَسْئُولًا ﴾ الإسراء: ١٣٤، وقال- جل وعلا -: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ أَوْفُواْ بِٱلْعَقُودِ ﴾ للمائدة: ١١. فالعقد والعهد بمعنى، فلهذا فُسِّر ﴿ وَأَوْفُواْ بِعَهْدِ آللَّهِ إِذَا عَلهَدتُّم ﴾ بأنها العقود التي تكون بين الناس، وفُسِّر- أيضا- بأنه اليمين ودلُّ عليه قوله بعدها :﴿ وَلَا تَنقُضُواْ ٱلْأَيْتَمَلَّنَ بَعْدَ تَوكِيدِهَا ﴾، فيجب الوفاء بالعقد والوفاء بـاليمين تعظيمـاً لحق الله - جل وعلا - ؛ لأن من أعطى اليمين بالله ، فإن معناه أنه أكَّد وفاءه بهذا الشيء الذي تكلُّم به، أكد ذلك بالله - جل جلاله-، فإذا خالف وأخفر فمعنى ذلك أنه لم يعظم الله - جل جلاله - تعظيماً خاف بسببه من أن لا يقيم ما يجب لله - جل وعلا - من الوفاء باليمين؛ ولهذا قال: ﴿ وَلَا تَنقُضُواْ ٱلْأَيْمَانَ بَعْدَ تَوكِيدِهَا وَقَدْ جَعَلْتُمُ ٱللَّهَ عَلَيْكُمْ كَفيلًا ﴾ [النحل: ٩١] حين استشهدتم الله- جل جلاله- أو حين حلفتم بالله- جل جلاله- ؟ ولهذا كانت كفارة اليمين واجبة على ما هو مفصَّل في موضعه من كتب الفقه. والحديث ظاهر الدلالة على ما ذكرنا، ففيه تعظيم الله- جل جلاله- بأن لا يُعطِي العبد الناس بذمة الله وذمة نبيه كل بل أن يُعْطِي بذمته هو ، وفي هذا

تنبيه عظيم لأهل التوحيد وطلبة العلم الذين يهتمون بهذا العلم، ويعرف الناس منهم أنهم يهتمون بهذا العلم، ألا يبدر منهم ألفاظ أو أفعال تدل على عدم تخلقهم بهذا العلم، فإن التوحيد هو مقام الأنبياء والمرسلين، ومقام أولياء الله الصالحين، فأن يتعلم طالب العلم مسائل التوحيد، ثم لا تظهر على لسانه، أو على جوارحه، أو على تعامله لا شك أن هذا يرجع- ولو لم يشعر- إلى اتهام ما يحمله من التوحيد والعلم الذي هو علم الأنبياء والمرسلين عليهم الصلاة والسلام، فتذكّر قول النبي عليه الصلاة والسلام هنا: « وإذا حاصرت أهل حصن فأرادوك أن تجعل لهم ذمة الله وذمة نبيه، فلا تجعل لهم ذمة الله وذمة نبيه » لأجل أنه قد يُدخَل على أهل الإسلام أو على الدين نفسه من جهة فعلهم ؛ لأنهم إذا خفروا هذه الذمة رجع إخفارهم إلى ما حملوه من الإسلام ومن الدين، فهذه مسألة عظيمة، فينبغي أن تستحضر أن الناس ينظرون إليك- خاصة في هذا الزمان الذي هو زمان شبه وزمان فتن - على أنك تحمل سنة، وتحمل توحيداً، وعلماً شرعياً، فلا تعاملهم إلا بشيء فيه تعظيم الرب- جل وعلا - وحتى تجعل أولئك يعظمون الله - جل وعلا - بتعظيمك له، ولا تستهن بشأن اليمين، ولا تخفر ذمة الله ؛ لأن ذلك منقص لأثر ما تحمله من العلم والدين، فتذكَّر هـذا، وتذكُّر أيضاً قوله عليه الصلاة والسلام هنا : « وإذا حاصرت أهل حصن فأرادوك أن تنزلهم على حكم الله فلا تنزلهم على حكم الله، ولكن أنزلهم على حكمك؛ فإنك لا تدري أتصيب فيهم حكم الله أم لا » وذلك حتى إذا حصل غلط فيكون الغلط منسوباً إلى مَنْ حَكَمَ إلى هذا البشر، ولا يكون

منسوباً إلى حُكْم الله، فيصد الناس عن دين الله، وكم من الناس ممن يحملون سنة وعلماً أو يشار إليهم بالاستقامة يسيئون بأفعالهم وأقوالهم لأجل عدم تعظيمهم لله- جل وعلا- وما يجب لسنة النبي هم، وما يدعوهم إليه الرب الكريم- جل وعلا وتعالى وتقدس، - نبرأ إلى الله- جل وعلا- من كل نقص ونسأله أن يعفو ويتجاوز عنا ويرحمنا جميعاً.



## « باب ما جاء في الإقسام على الله »

عن جندب بن عبد الله هاقال: قال رسول الله ها: «قال رجل: والله لا يغفر الله لفلان، فقال الله عز وجل -: من ذا الذي يتألى على أن لا أغفر لفلان الله عفرت له، وأحبطت عملك» (١) رواه مسلم، وفي حديث أبي هريرة: أن القائل رجل عابد، قال أبو هريرة: تكلم بكلمة أوبقت دنياه وآخرته (٢).

### فيه مسائل:

الأولى: التحذير من التَّالِي على الله.

الثانية: كون النار أقرب إلى أحدنا من شراك نعله.

الثالثة: أن الجنة مثل ذلك.

الرابعة: فيه شاهد لقوله: "إن الرجل ليتكلم بالكلمة" إلخ.

الخامسة: أن الرجل قد يُغفر له بسبب هو من أكره الأمور إليه.

## الشرح:

الإقسام على الله يكون على جهتين:

جهة يكون فيها التكبر والتجبر، ورفعة هذا المتألي نفسه حتى يجعل له على الله حقا، وهذا مناف لكمال التوحيد، وقد ينافي أصله، وصاحبه متوعد

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٢٦٢١).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد٢/٣٢٣ و٣٦٣ وأبو داود(٤٩٠١).

بالعقاب الذي جاء في مثل هذا الحديث، فهذا يتألى على الله - جل وعلا- أن يحكم بما اختاره هو من الحكم، فيقول: والله لا يحصل لفلان كذا، تكبراً واحتقاراً للآخرين، فيريد أن يجعل حكم الله كحكمه تألياً واستكباراً على الله أن يفعل الله - جل وعلا- ما ظنه هو، فهذا التألي والاستكبار نوع تحكم في أمر الله - جل وعلا- وفي فعله، وهذا لا يصدر من قلب معظم لله - جل وعلا-.

والجهة الثانية: أن يقسم على الله- جل جلاله- لا على جهة التألي، ولكن على جهة أن ما ظنه صحيح في أمر وقع له، أو في أمر يواجهه، فهذا يقسم على الله أن يكون كذا في المستقبل على جهة التذلل والخضوع لله لا على جهة التألي، وهذا هو الذي جاء فيه الحديث: «ومن عباد الله من لو أقسم على الله لأبره» (۱) ؛ لأنه أقسم على الله، لا على جهة التعاظم والتكبر والتألي، ولكن على جهة الحاجة والافتقار إلى الله، فحين أقسم أقسم محتاجاً إلى الله، وأكّد ذلك بالله وبأسمائه من جهة ظنه الحسن بالله- جل وعلا- فهذا جائز، ومن عباد الله من لو أقسم على الله لأبره؛ لأنه قام في قلبه من العبودية لله والذل والخضوع ما جعل الله- جل وعلا- يجيبه في سؤاله، ويعطيه طلبته ورغبته.

وأما الحال الأولى فهي حال المتكبر المترفع الذي يظن أنه بلغ مقاماً بحيث يكون فعل الله - جل وعلا- تبعاً لفعله، فتكبر واحتقر غيره، فبهذا التفصيل يتضح ما جاء في هذا الباب من الحديث.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٢٧٠٣) ومسلم (١٦٧٥).

على أن لا أغفر لفلان ؟ »: هذا الذي قال: والله لا يغفر الله لفلان، كان رجلاً صالحاً، والآخر كان رجلاً فاسقاً، فقال الرجل الصالح: والله لا يغفر الله لفلان؛ لأن فلاناً هذا كان رجلاً فاسقاً مُريداً كثير العصيان، فتألى هذا العابد وعظم نفسه، وظن أنه بعبادته لله - جل وعلا - بلغ مقاماً يكون متحكماً فيه بأفعال الله، وأن الله لا يرد شيئا طلبه، أو له أن يتحكم في الخلق، وهذا ينافي حقيقة العبودية التي هي التذلل لله - جل وعلا - فالله - سبحانه وتعالى - عاقبه، فقال: «من ذا الذي يتألى علي ؟» يعني: يتعاظم ويتكبر علي ويحلف علي ؟ لأن «يتألى» من الأليَّة، وهي: الحلف، ومنه قوله تعالى: ﴿ لِللَّذِينَ يُؤُلُونَ مِن نِسَآبِهِمْ تَرَبُّصُ أَرْبَعَة أَشْهُرٍ فَإِن فَآءُو فَإِنَّ ٱللهَ عَفُورُ وَحِيمُ لللهُ البقرة: ٢٢٦] والإيلاء من الأليَّة وهي: الحلف، فيتألى، يعني: يحلف على جهة التكبر والتعاظم.

«ألا أغفر لفلان، إني قد غفرت له وأحبطت عملك»: فغفر للطالح، وأحبط عمل ذلك الرجل العابد، وهذا يبين لك عظم شأن مخالفة تعظيم الله- جل جلاله- وعظم مخالفة توحيد الله- سبحانه وتعالى- فهذا الرجل الفاسق أتاه خير من حيث لا يشعر، وقيلت في حقه كلمة بحسب الظاهر أنها مؤذية له، وأن فيها من الاحتقار والازدراء له ما يجعله في ضعة بين الناس، حيث شهد عليه هذا الصالح بقوله: « والله لا يغضر الله لفلان» فكانت هذه الكلمة التي ساءته وآذته فيها مصلحة عظيمة له بأن غُفِرَ له ذنبه ولهذا نبه الشيخ في مسائل الباب بمسألة معناها: أن من الابتلاء والإيذاء

للشخص ما يكون أعظم أسباب الخير له. فليست العبرة باحتقار الناس، ولا بكلامهم، ولا بإيذائهم، ولا بتصنيفهم للناس، بل العبرة بحقيقة الأمر بما عند الله - جل جلاله - فالواجب على العباد جميعاً أن يعظموا الله، وأن يخبتوا إليه، وأن يظنوا أنهم أسوأ الخلق، حتى يقوم في قلوبهم أنهم أعظم حاجة إلى الله - جل وعلا - وأنهم لم يوفوا الله حقه، أما التعاظم في النفس، والتعاظم بالكلام والمدح والثناء ونحو ذلك، فليس من صنيع المجلين لله - جل وعلا الخائفين من تقلب القلوب، ويصرفها كيف الخائفين من تقلب القلوب، فالله - جل وعلا - يقلب القلوب، ويصرفها كيف يشاء، فالقلب المخبت المنيب يحذر ويخاف دائماً من أن يتقلب قلبه، فينتبه للفظه، وينتبه للحظه، وينتبه لسمعه، وينتبه لحركاته، لعل الله - جل وعلا أن يميته غير مفتون ولا مخزى.



## « باب لا يستشفع بالله على خلقه »

عن جبير بن مطعم الله على النبي الله النبي الله فقال: يا رسول الله، نهكت الأنفس، وجاع العيال، وهلكت الأموال، فاستسق لنا ربك، فإنا نستشفع بالله عليك وبك على الله، فقال النبي الله «سبحان الله، سبحان الله اله الله فما زال يسبح، حتى عُرِفَ ذلك في وجوه أصحابه، ثم قال: «ويحك أتدري ما الله ١٤ إن شأن الله أعظم من ذلك، إنه لا يُستشفع بالله على أحد» (١) وذكر الحديث. رواه أبو داود .

## فيه مسائل:

الأولى: إنكاره على من قال: "نستشفع بالله عليك".

الثانية: تَغيُّره تغيراً عُرف في وجوه أصحابه من هذه الكلمة.

الثالثة: أنه لم ينكر عليه قوله: "نستشفع بك على الله".

الرابعة: التنبيه على تفسير: "سبحان الله".

الخامسة: أن المسلمين يسألونه صلى الله عليه وسلم الاستسقاء.

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود(٤٧٢٦).

## الشرح:

« لا يستشفع »: يعنى: لا يُجعَل الله شفيعاً على الخلق ؛ لأن شأن الله-جل وعلا- أعظم وأجل من أن يُستشفّع به، ويُجعَل واسطة للانتفاع من أحد من الخلق، فالشفاعة المعروفة: أن تأتي إلى أحد، وتطلب أن يكون شفيعاً عند آخر؛ لأن ذلك الآخر هو الذي يملك ما تريد والنفع عنده، وهذا يكون واسطة ، ولا يستطيع أن ينفعك هو بنفسه إلا بأن يتوسط. والله - جل جلاله -لا يجوز أن يظنَّ به ذلك الظن، لأنه ظن سوء بالله - جَلَّ جَلاَلُهُ -، فالله -سبحانه - لا يصلح أنْ يُجعَلُ وَاسِطَةَ لأحد، أو إلى أحد من الخلق أو على أحد من الخلق، بل هو- جل وعلا- الذي يملك الأمور جميعاً، فالاستشفاع بالله على الخلق يعنى أن يُجعَل الله واسطة يتوسط العبد بربه على أحد من الخلق، وهذا مناف لكمال التوحيد، وعمل وقول من الأقوال المنافية لتعظيم الله - جل وعلا - التعظيم الواجب ؛ ولهذا ذكر الشيخ - رحمه الله - حديث جبير بن مطعم والشاهد منه قول الأعرابي للنبي عليه الصلاة والسلام: «فاستسق لنا ربك، فإنا نستشفع بالله عليك وبك على الله» يعنى: نستشفع بالله نجعل الله - جل وعلا - واسطة يتوسط لنا عندك حتى تدعو، والله - جل وعلا - هو الملك الحي القيوم الملك الحق المبين، نواصي العباد بيديه، يصرفها كيف يشاء، فشأن الله أعظم من أن يستشفع به على أحد من خلقه، بل الرجل أو المكلف يستشفع بأحد من الخلق عند مخلوق آخر يحتاجه في شيء، والله - جل وعلا - هو الذي يملك الأشياء جميعاً، بيده الملك والملكوت، وهو الذي بيده مقاليد السماوات والأرض، وبيده خزائن

كل شيء ﴿ وَإِن مِّن شَيء إِلَّا عِندَنَا خَزَآبِنُهُ وَمَا نُنزِلُهُ وَإِلَّا بِقَدَرِ مَّعْلُومِ ﴾ [الحجر: ٢١] فالعباد هم المحتاجون إلى الله وشأن الله أعظم من ذلك ، إذ المحلوق حقير وضيع بالنسبة إلى الرب - جل جلاله - فلا يصلح أن يُجعَل الله - جل وعلا وعلا - واسطة عنده حتى يقبل هذه الواسطة ، بل شأن الله - جل وعلا أعظم من ذلك ؛ ولهذا قال سيد الخلق ، وسيد ولد آدم عليه الصلاة والسلام راداً على هذا الأعرابي الذي قال: إنا نستشفع بالله عليك وبك على الله فقال النبي عليه الصلاة والسلام: «سبحان الله، سبحان الله ١٤ » يعني: تنزيها ، وتعظيماً لله ، وإبعاداً لله عن كل وصف سوء أو شائبة نقص ، وعن كل ظن سوء به - جل وعلا-.

« فما زال يكررها حتى عُرِفَ ذلك في وجوه أصحابه »: من شدة تسبيحه، وتنزيهه لربه - جل وعلا - وهذا من الغضب لله - جل جلاله فصلى الله وسلم على نبينا محمد، فما كان أعلمه بربه، وما كان أعرفه بربه.

ثم قال: « ويحك أتدري ما الله 19 إن شأنَ الله أعظم من ذلك؛ إنه لا يُستشفع بالله على أحد »؛ فالله جل وعلا- مَنْ علم أسماءه، وعلم الصفات المستحقة له - جل وعلا - فإنه لن يخطر بخاطره ظن سوء به - جل وعلا - أو استنقاص له - جل وعلا -.

فهذا الباب فيه -كما في الأبواب قلبه -ما ينبغي أن يتحرز منه الموحّد من الألفاظ التي فيها سوء ظن بالله- جل وعلا- وتنقص لمقام الربوبية لله- جل جلاله.



# « باب ما جاء في حماية النبي ﷺ حمى التوحيد وسده طرق الشرك »

عن عبد الله بن الشخير الشخير الله قال: انطلقت في وفد بني عامر إلى رسول الله في فقلنا: أنت سيدنا، فقال: «السيد الله تبارك وتعالى» قلنا: وأفضلنا فضلاً، وأعظمنا طولاً، فقال: «قولوا بقولكم أو بعض قولكم، ولا يستجرينكم الشيطان» ((رواه أبو داود بسند جيد. وعن أنس أن ناساً قالوا: يا رسول الله، يا خيرنا وابن خيرنا، وسيدنا وابن سيدنا، فقال: «يا أيها الناس قولوا بقولكم، ولا يستهوينكم الشيطان، أنا محمد عبد الله ورسوله، ما أحب أن ترفعوني فوق منزلتي التي أنزلني الله – عز وجل –»(1)، رواه النسائي بسند جيد.

## فيه مسائل:

الأولى: تحذير الناس من الغلو.

الثانية: ما ينبغي أن يقول من قيل له : أنت سيدنا.

الثالثة: قوله: "لا يستجرينكم الشيطان" مع أنهم لم يقولوا إلا الحق.

الرابعة: قوله: "مَا أحب أن ترفعوني فوق منزلتي".

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود(٤٨٠٦).

<sup>(</sup>٢) أخرجه النسائي في "عمل اليوم والليلة" (٢٤٨) و (٢٤٩) وصححه ابن عبدالهادي في "الصارم المنكي" (٢٤٦).

## الشرح:

النبي عليه الصلاة والسلام حَمَى وحرس جناب التوحيد، وحَمَى حِمَى التوحيد، وسدَّ كل طريق توصل إلى الشرك، فإن في سنة النبي عليه الصلاة والسلام من الدلائل على قاعدة سد الذرائع ما يبلغ مائة دليل أو أكثر، وأعظم الذرائع التي يجب أن تُسد ذرائع الشرك التي توصل إليه، ومن تلك الذرائع قول القائل: أنت سيدنا وابن سيدنا، وخيرنا وابن خيرنا ونحو ذلك؛ فإن مثل هذه الأقوال فيها من التعظيم الذي لا يجوز أن يواجَه به بشر، فإن النبي هو سيد ولد آدم ، كما أخبر به النبي عليه الصلاة والسلام، لكن كرة المواجهة كما سيأتي.

فحماية النبي التوحيد، وسَدِّه طرق الشرك ، كان في جهة الاعتقادات ومن جهة الأقوال والأفعال، فإذا تأملت سنته وما جاء في هذا الكتاب كتاب التوحيد وجدت أنه عليه الصلاة والسلام سَدَّ الباب في الاعتقادات الباطلة، وسدَّ الباب في الأفعال الباطلة كقوله: «اشتد غضب الله على قوم اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد» (۱) وسدَّ الباب أيضاً في الأقوال التي توصل إلى الغلو المذموم فقال: «لا تطروني كما أطرت النصارى ابن مريم إنما أنا عبد فقولوا: عبد الله ورسوله »(۱) وهذا الباب أيضاً من ذلك في بيان حماية النبي النبي عمى التوحيد، فيما يتعلق بالقول الذي قد يتبعه اعتقاد.

<sup>(</sup>١) تقدم.

<sup>(</sup>٢) تقدم.

«عن عبد الله بن الشخير الله عن عبد الله بن الشخير الله قال: انطلقت في وفد بني عامر إلى رسول الله ه فقلنا: أنت سيدنا فقال: «السيد الله تبارك وتعالى» قلنا: وأفضلنا فضلا، وأعظمنا طولا، فقال: «قولوا بقولكم أو بعض قولكم، ولا يستجرينكم الشيطان» رواه أبو داود بسند جيد ». في هذا الحديث أن إطلاق لفظ السيد على البشر مكروه، ومخاطبته بذلك يجب سدُّها، فلا يخاطب أحدٌ بأن يُقالَ له: أنت سيدنا على جهة الجمع، وذلك لأن فيها نوع تعظيم من جهة المخاطبة ، يعنى: الخطاب المباشر ، والجهة الثانية من جهة استعمال اللفظ، والنبي عليه الصلاة والسلام سيد كما قال عن نفسه: « أنا سيد ولد آدم ولا فخر »(٢) ولكن مخاطبته عليه الصلاة والسلام مع كونه سيداً كرهها ومنع منها، لئلا تؤدي إلى ما هو أعظم من ذلك، من تعظيمه والغلو فيه عليه الصلاة والسلام، فهذه مناسبة الحديث لهذا الباب: أن في قوله عليه الصلاة والسلام: « السيد الله تبارك وتعالى » مع كونه عليه الصلاة والسلام سيد ولد آدم، ما يفيد أنه عليه الصلاة والسلام حَمَى حِمَى التوحيد، وسدَّ الطرق الموصلة للشرك، ومنها طريق الغلو في الألفاظ.

والقول للرجل بأنه سيد ونحو ذلك إذا كان على وجه المخاطبة له، والإضافة إلى الجمع، أشد وأعظم مما إذا كان بدون المخاطبة والإضافة إلى الجمع. ومما ذكر العلماء: أن قوله عليه الصلاة والسلام: «السيد الله تبارك وتعالى» يدل على أنه يُكرَه كراهة شديدة أن يُقال لبشر: إنه «السيد» هكذا

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد ١/٢ ٥٤ من حديث أبي سعيد الخدري وابن ماجه (٤٣٠٨).

بالألف واللام؛ لأن هذا قد يُفهَم منه استغراق معاني السيادة؛ لأن البشر له سيادة تخصه، ولهذا ترى الذين يشركون ببعض الأولياء كالسيد البدوي يعظمون كلمة «السيد»، ويكثر عندهم التعبيد للسيد، ويريدون به السيد البدوي، فيكثر عندهم عبد السيد ونحو ذلك، ولا يريدون به الله- جل. وعلا- ولكن يريدون به ذلك الذي اتخذوه معبوداً، وتوجهوا إليه ببعض أنواع . العبادة، فيفهمون من كلمة «السيد» أنه ذو السيادة، وذو التصرف في الأمر، وهذا هو الذي اعتقدوه من أن للبدوي ولأمثاله تصرفاً في الأرض، وقبولاً للمطالب في الحاجات.

«قلنا: وأفضلنا فضلاً، وأعظمنا طولاً، فقال: قولوا بقولكم أو بعض قولكم، ولا يستجرينكم الشيطان »: لأن هذا فيه الثناء والمدح بالمواجهة، وهذا من الشيطان، فالشيطان هو الذي يفتح هذا الباب أن يُمدَح أحد ويُعظَّم في مواجهته، وذلك حتى يَعظُم في نفسه فيأتيه الخذلان؛ لأن كل أحد تخلى عن (لا حول ولا قوة إلا بالله) وتخلى عن الازدراء للنفس، والذل والخضوع الذي يعلمه الله من قلبه، فإنه يُخذَل، ويأتيه الأمر على غرة؛ ولهذا نهى النبي أن يُقال مثل ذلك القول مواجهة، ونهى عن المدح؛ لأن فيه إضراراً بالمتكلم، وإضراراً بالمقول فيه ذلك الكلام.

« وعن أنس الله أن ناساً قالوا: يا رسول الله يا خيرنا وابن خيرنا و وسيدنا وابن سيدنا ، فقال: « يا أيها الناس قولوا بقولكم، ولا يستهوينكم الشيطان، أنا محمد عبد الله ورسوله، ما أحب أن ترفعوني فوق منزلتي التي أنزلني الله – عز وجل – »، رواه النسائي بسند

جيد »: هو عليه الصلاة والسلام كما وصفوه هو خيرهم، وهو سيدهم عليه الصلاة والسلام، لكنه حَمَى جناب التوحيد، وحَمَى حِمَى التوحيد، حتى لا يستدل أحد بعده عليه الصلاة والسلام بهذا الكلام على أنه يجوز أن يُقال لمن ظن الناس فيه ذلك، بل سد الباب في نفسه وهو سيد ولد آدم، وهو خيرهم عليه الصلاة والسلام وأفضلهم، ولكن سدَّ الباب حتى لا يَدخُل أحد منه بإقراره هذا الفعل، فيُعظَّم أحد ويدخل الشيطان إلى ذلك المعظَّم وإلى المعظَّم، فيجعل القلوب تتعلق بذلك المعظَّم حتى يُشرَك به، وحتى يُعظَّم بما لا يجوز له من التعظيم.

وهذا الباب كالجامع لما يجب من سد الذرائع الموصلة للشرك، وهذا واجب على المسلم أنَّ يسد كل طريق أو سبيل يجعل نفسه تتعاظم، لأن أعظم مقامات الشرف لك أن يعلم الله حبل وعلا حمنك أنك متذلل خاضع بين يديه، وأنك خائف وَجِلِّ تدعوه راغباً راهباً، فهذه صفة الخُلُص من عباد الله حبل وعلا الذين وعدهم الله حبل وعلا بالخيرات فقال سبحانه: ﴿ إِنَّهُمُ كَانُواْ يُسَرِعُونَ فِي ٱلْخَيْرَةِ وَيَدَعُونَنَا رَغَبًا وَرَهَبًا وَكَانُواْ لَنَا كَانُواْ يُسَرِعُونَ فِي ٱلْخَيْرَةِ وَيَدَعُونَنَا رَغَبًا وَرَهَبًا وَكَانُواْ لَنَا خَشَعِينَ ﴾ الأنبياء: ١٩٠، والخشوع نوعان: خشوع في القلب، وخشوع في الجوارح، وخشوع القلب بالتطامن والذل والخضوع بين يدي الله، وخشوع الجوارح بسكونها ، كما قال حجل وعلا - : ﴿ وَمِنْ ءَايَلَتِهِمَ أَنَّكُ تَرَى



يا محمد إنا نجد أن الله يجعل السماوات على إصبع، والأرضين على إصبع، والشجر على إصبع، والماء على إصبع، والثرى على إصبع، وسائر الخلق على إصبع، فيقول: «أنا الملك» فضحك النبي ﷺ حتى بدت نواجذه، تصديقاً لقول الحبر، شم قرأ : ﴿ وَمَا قَدَرُواْ ٱللَّهُ حَقَّ قَدْرِهِ - وَٱلْأَرْضُ جَمِيعًا قَبْضَتُهُ لِيَوْمَ ٱلْقِيَامَةِ ﴾ وفي رواية السلم: «والجبال والشجر على إصبع ثم يهزهن فيقول: أنا الملك أنا الله»، وفي رواية للبخاري: «يجعل السماوات على إصبع، والماء والثرى على إصبع، وسائر الخلق على إصبع» (١)، ولمسلم عن ابن عمر مرفوعاً: «يطوي الله السماوات يوم القيامة، شم يأخذهن بيده اليمني شم يقول: أنا الملك أين الجبارون أين المتكبرون. شم يطوى الأرضين السبع، ثم يأخذهن بشماله، ثم يقول: أنا الملك أين الجبارون أين

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٤٨١١) و (٧٤١٤) و (٧٤١٥) و (٧١٥٠) ومسلم (٢٧٨٦).

المتكبرون»(۱). ورُوي عن ابن عباس قال: « ما السماوات السبع والأرضون السبع في كف الرحمن إلا كخردلة في يد أحدكم»<sup>(٢)</sup>. وقال ابن جرير حدثني يونس، قال: أخبرنا ابن وهب، قال: قال ابن زيد: حدثني أبي قال: قال رسول الله ﷺ: « ما السماوات السبع في الكرسي إلا كدراهم سبعة ألقيت في تُرس» (٣) وقال: قال أبو ذر: سمعت رسول الله على يقول: «ما الكرسي في العرش إلا كحلقة من حديد ألقيت بين ظهري فلاة من الأرض»(٤). وعن ابن مسعود قال: «بين السماء الدنيا والتي تليها خمسمائة عام، وبين كل سماء وسماء خمسمائة عام، وبين السماء السابعة والكرسي خمسمائة عام، وبين الكرسي والماء خمسمائة عام، والعرش فوق الماء، والله فوق العرش، لا يخفى عليه شيء من أعمالكم » أخرجه ابن مهدي عن حماد بن سلمة عن عاصم عن زر عن عبد الله. ورواه بنحوه المسعودي عن عاصم عن أبي وائل عن عبد الله ،(٥) قاله الحافظ الذهبي- رحمه الله تعالى- قال: وله طرق.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٢٧٨٨).

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير في "التفسير" ٢٥/٢٤

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير في التفسير (٥٧٩٤) وعبدالله بن أحمد في السنة (٥٩١).

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير في " التفسير" (٤٧٩٤).

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن خزيمة في "التوحيد" (٩٤٥) وأبو الشيخ في "العظمة" (٢٠٣) و (٢٧٩).

وعن العباس بن عبد المطلب شقال: قال رسول الله شند «هل تدرون كم بين السماء والأرض ؟ » قلنا: الله ورسوله أعلم، قال: «بينهما مسيرة خمسمائة سنة، ومن كل سماء إلى سماء مسيرة خمسمائة سنة، وبين خمسمائة سنة، وكثف كل سماء مسيرة خمسمائة سنة، وبين السماء السابعة والعرش بحر بين أسفله وأعلاه كما بين السماء والأرض، والله – سبحانه وتعالى – فوق ذلك، وليس يخفى عليه شيء من أعمال بنى آدم» (\*) أخرجه أبو داود وغيره.

#### فيه مسائل:

الأولى: تفسير قوله تعالى: (والأرض جميعاً قبضته يوم القيامة).

الثانية: أن هذه العلوم وأمثالها باقية عند اليهود الذين في زمنه صلى الله عليه وسلم لم ينكروها ولم يتأولوها.

الثالثة: أن الحُبْر لما ذكر للنبي صلى الله عليه وسلم صدقه، ونـزل القرآن بتقرير ذلك.

الرابعة: وقوع الضحك من رسول الله صلى الله عليه وسلم لما ذكر الحبر هذا العلم العظيم.

الخامسة: التصريح بذكر اليدين، وأن السموات في اليد اليمني، والأرضين في الأخرى.

السادسة: التصريح بتسميتها الشمال.

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو داود(٤٧٢٣) والترمذي(٣٣١٧) وقال: حديث حسن غريب.

السابعة: ذكر الجبارين والمتكبرين عند ذلك.

الثامنة: قوله: "كخردلة في كف أحدكم".

التاسعة: عظم الكرسي بالنسبة إلى السماء.

العاشرة: عظم العرش بالنسبة إلى الكرسي.

الحادية عشرة: أن العرش غير الكرسي والماء.

الثانية عشرة: كم بين كل سماء إلى سماء.

الثالثة عشرة: كم بين السماء السابعة والكرسي.

الرابعة عشرة: كم بين الكرسي والماء.

الخامسة عشرة: أن العرش فوق الماء.

السادسة عشرة: أن الله فوق العرش.

السابعة عشرة: كم بين السماء والأرض.

الثامنة عشرة: كثف كل سماء خمس مئة سنة.

التاسعة عشرة: أن البحر الذي فوق السموات أسفله وأعلاه خمس مئة سنة. والله أعلم.

### الشرح:

هـذا «بـاب مـا جـاء في قوله تعـالى: ﴿ وَمَا قَدَرُواْ ٱللّهَ حَقَّ قَدَرِهِ عَالَى اللّهَ عَقَّ قَدَرِهِ عَالَى اللّهَ عَمَّا قَبْضَتُهُ مِيوَمَ ٱلْقِيَامَةِ وَٱلسَّمَاوَاتُ مَطُويَّاتُ بِيمِينِهِ عَالَاً بِيمِينِهِ مَا لَكُونَ ﴾ [الزمر: ٦٧] » خَتَم بـه إمـام هـذه سُبْحَانَهُ وَتَعَـالَىٰ عَمَّا لِيُشْرِكُونَ ﴾ [الزمر: ٦٧] » خَتَم بـه إمـام هـذه

الدعوة شيخ الإسلام والمسلمين محمد بن عبد الوهاب- رحمه الله- كتاب التوحيد وختمه هذا الكتاب بهذا الباب ختم عظيم ؛ لأن من علم حقيقة ما اشتمل عليه هذا الباب من وصف الله- جل وعلا- وعظمة الله- جل وعلا-فإنه لا يملك إلا أن يذل ذلا حقيقيا، ويخضع خضوعا عظيما للرب- جل جلاله- والصحيح والواقع من حال الخلق أنهم لم يوقروا الله- جل وعلا-وما قدروا الله حق قدره، لا من جهة ذاته وقدرته وصفاته، ولا من جهة حكمته وبعثه لرسله، قال- جل وعلا -:﴿ وَمَا قَدَرُواْ ٱللَّهَ حَقَّ قَـدَرِهِ ۗ إِذَ قَالُواْ مَآ أَنزَلَ ٱللَّهُ عَلَىٰ بَشِرِ مِّن شَيِّء ﴾ [الأنعام: ١٩١ فهذا في إنزال الكتاب وفي إرسال الرسول وقال- جل وعلا- في بيـان صفـة ذاتـه : ﴿ وَمَا قَـدَرُواْ ٱللَّهُ حَقَّ قَدْرِهِ - وَٱلْأَرْضُ جَمِيعًا قَبْضَتُهُ لِيَوْمَ ٱلْقِيَلَمَةِ ﴾، وقوله: ﴿ مَا قَدَرُواْ آلَّلُهُ حَقَّ قَــُدْرِهِۦ ﴾ يعني: ما عظموه حق تعظيمه، ولو عظموه حق تعظيمه لما عبدوا غيره، ولما أطاعوا غيره، ولعبدوه حق العبادة، ولذلوا له ذلا وخضوعا دائما، وأنابوا إليه بخشوع وخشية، ولكنهم ما قدروه حق قدره، يعنى: ما عظموه حق تعظيمه الذي يجب لقدره- جل وعلا- وعظم ذاته -سبحانه و تعالى - و صفاته .

ثُمَ بَيْنَ - جَلَّ وَعَلا - شَيْئًا من صفة ذاته العظيمة الجليلة، فقال سبحانه: ﴿ وَٱلْأَرْضُ جَمِيعًا قَبْضَتُهُ يَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ ﴾ فإن عقل الإنسان لا يحكن أن يتحمل صفة الله - جل وعلا - على ما هو عليه، والله - جل وعلا -

بين لك بعض صفاته فقال سبحانه: ﴿ وَٱلْأَرْضُ جَمِيعًا قَبْضَتُهُ وَوَهُمَ ٱلْقِيَامَةِ وَٱلسَّمَاوَاتُ مَطُويَّاتُ إِيمِينِهِ ﴾، فإذا نظرت إلى هذه الأرض على عظمها وعلى غرور أهلها فيها، ونظرت إلى حجمها وإلى سعتها وإلى ما فيها، فهي قبضة الرحمن- جل وعلا- يعني: في داخل قبضة الرحمن- جل وعلا- يوم القيامة ، فنفهم من ذلك أن كفَّ الرحمن- جل وعلا- وَأَنَّ يِكَ الرحمن - جل وعلا - أعظم مِن هَاذاً، وكذلك السماوات مطويات كطي السجل في كفِّ الرحمن- جل وعلا- كما قال سبحانه هنا: ﴿ وَٱلسَّمَـٰوَاتُ مَطُويَّاتُ إِيمِينِهِ عَ ﴾ وقال في آية سورة الأنبياء: ﴿ يَوْمَ نَطُومَ ٱلسَّمَآءَ كَطَى ٱلسِّجِلِّ لِلْكُتُبُ كَمَا بِدَأْنَآ أَوَّلَ خَلْق نُّعِيدُهُ ﴿ الْانبياء:١٠٤] فهذه صفات الله- جل جلاله-، فإن الأرض التي يتعاظمها أهلها، والسماوات التي يتعاظمها مَنْ نظر فيها، هي صغيرة وآيلة في الصغر إلى أن تكون في كف الرحمن - جل وعلا - والله - سبحانه وتعالى - أعظم من ذلك وأجل، بل هو -سبحانه وتعالى- الواسع الحميد الذي له الحمد كله، وله الثناء كله، ويبين لك عظمة الرب- جل وعلا- في ذاته وعظمة الرب- جل وعلا- في صفاته، وإذا تأملت هذه الأحاديث وما اشتملت عليه تبين لك غرور أهل الأرض في الأرض، وبسعتها وبقواهم فيها، وأنها بالنسبة إلى السماء تعتبر صغيرة، وأن بين الأرض وبين السماء الأولى مسيرة خمسمائة سنة في مسير الراكب السريع، وكذلك بين السماء الأولى والسماء الثانية مسيرة خمسمائة سنة، وهكذا حتى تنتهي السبع سماوات، وكذلك السموات السبع متناهية في

الصغر أمام الكرسي، ولهذا مثَّل النبي عليه الصلاة والسلام السماوات السبع في الكرسى الذي هو فوق ذلك، وهو أكبر بكثير من السماوات بقوله: « إن السماوات السبع كدراهم سبعة ألقيت في ترس » يعنى: هذه السماوات صغيرة جداً بالنسبة إلى الكرسي، بل كدراهم سبعة ألقيت في ترس، والترس مكتنفها متقوس عليها، فهي صغيرة فيه وهو واسعها كما قال- جل وعلا- عن الكرسي : ﴿ وَسِعَ كُرْسِيُّهُ ٱلسَّمَاوَاتِ وَٱلْأَرْضَ وَلَا يَئُودُهُ حَفْظُهُما ﴾ [البقرة: ٢٥٥] فالأرض التي أنت فيها نقطة صغيرة جداً بالنسبة إلى السماء، والأرض والسماوات مجتمعة في غاية الصغر بالنسبة للكرسي، والكرسي أيضاً فوقهما، وفوق ذلك عرش الرحمن- جل وعلا-والكرسي بالنسبة إلى العرش كحلقة ألقيت في فلاة من الأرض، فهو متناهي الصغر بالنسبة إلى عرش الرحمن، والذي هو مستو عليه- جل وعلا- وهو فوقه- سبحانه وتعالى-، ولو تأمل الناس صفة الرب- جل وعلا- وما يجب له من الجلال، وما هو عليه- سبحانه وتعالى- من صفات الذات، ومن صفات الفعل، وما عليه تلك الصفات من الكمال والجلال المطلق لاحتقروا أنفسهم، ولعلموا أنه لا ينجيهم ولا يشرفهم إلا أن يكونوا عبيداً له وحده دون ما سواه، فهل يعبد المخلوق المخلوق ؟! إن الواجب أن يعبد المخلوق من هو متصف بهذه الصفات العظيمة، فهو الحقيق بأن يُذلُّ له، وهو الحقيق بأن يطاع، وهو الحقيق بأن يُجلّ، وهو الحقيق بأن يُسأل، وهو الحقيق بأن يُبذل كل ما يملكه العبد في سبيل مرضاته - جل وعلا - إذ هذا مِنْ قدره حق قدره، ومن تعظيمه حق تعظيمه، فإذا تأمل العبد صفات الربوبية وصفات الجلال

وصفات الجمال لله - جل وعلا - وأن ذات الله - جل وعلا - عظيمة ، وأنه - سبحانه وتعالى - مستوعلى عرشه ، بائن من خلقه ، على هذا العظم ، علم أنه لا أحد يستحق أن يتوجه إليه بالعبادة وأن يُعبد إلا الله - جل وعلا - ، وأن من عبد المخلوق الحقير الوضيع فإنه قد نازع الله - جل وعلا - في ملكه ، ونازع الله - جل وعلا - في إلهيته ؛ ولهذا يحق أن يكون من أهل النار المخلدين فيها والمعذبين عذاباً دائماً ؛ لأنه توجه إلى هذا المخلوق الضعيف وترك الرب العلي القادر على كل شيء - سبحانه وتعالى -.

ثم تأمل كيف أن ربك العزيز الحكيم المتصف بصفات الجلال، وهو- جل وعلا- فوق عرشه يأمر وينهى في ملكوته الواسع الذي ما الأرض إلا كشبه لا شيء في داخل ذلك الملكوت، يفيض رحمته ويفيض نعيمه على من شاء، ويرسل عذابه على من شاء، وينعم من شاء، ويصرف البلاء عمن شاء، وهو سبحانه ولي النعمة والفضل فترى أفعال الله- جل وعلا- في السماوات، وترى عبودية الملائكة في السماوات لهذا الرب العظيم، المستوي على عرشه، كما قال عليه الصلاة والسلام: «أطّت السماء وحق لها أن تئط، ما فيها موضع أربع أصابع إلا وملك قائم، وملك راكع، أو ملك ساجد» (١) تعظيماً لأمر الله -جل وعلا-وترى نفوذ أمر الله في ملكوته الواسع الذي لا نعلم منه إلا ما حولنا من هذه الأرض، وما هو قريب منها، بل نعلم بعض نعلم منه إلا ما حولنا من هذه الأرض، وما هو قريب منها، بل نعلم بعض ذلك، والله- جل وعلا - هو المتصرف ثم تنظر إلى أن الله الجليل العظيم للتصف بهذا الملك العظيم يتوجه إليك أيها العبد الحقير الوضيع فيأمرك

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد في المسند ١٧٣/٥ والترمذي(٢٣١٢) وابن ماجه(٤١٩٠).

بعبادته، وهي شرف لك لو شعرت، ويأمرك بتقواه وهي عز لك لو عقلت، ويأمرك بطاعته وذاك فخر لك لو علمت، فإنه إذا علمت حق الله، وعلمت صفات الله وما هو عليه من العلو المطلق في ذاته وفي صفاته - جل وعلا - وفي نفوذ أمره في هذه السماوات السبع التي هي في الكرسي كدراهم ألقيت في ترس، ثم ما فوق ذلك، والجنة والنار وما في ذلك، وجدت أنك لا تتمالك إلا أن تخضع له- جل وعلا- خضوعاً اختيارياً، وأن تذل لـه، وأن تتوجه إلى طاعته، وأن تتقرب إليه بما يحب، وأنك إذا تلوت كلامه تلوت كلام من يخاطبك به، ويأمر وينهى به، فيثمر عندك حينئذ من التوقير والتعظيم لله عز وجل غير ما كنت عليه قبل ذلك ؛ ولهذا كان من أسباب رسوخ الإيمان في القلب وتعظيم الرب - جل وعلا - أن يتأمل العبد ويتفكر في ملكوت السماوات والأرض كما أمر الله - جل وعلا - بذلك حين قال: ﴿ قُل ٱنظُرُواْ مَاذَا فِي ٱلسَّمَاوَات وَٱلْأَرْضَ ﴾ ليونس:١٠١]، وقال - جل وعلا -: ﴿ أَوَلَمْ يَنظُرُواْ فِي مَلَكُوت ٱلسَّمَاوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا خَلَقَ ٱللَّهُ مِن شَيْءٍ ﴾ [الأعراف: ١٨٥] وقال - جل وعلا - في وصف الخلُّص من عباده : ﴿ إِنَّ فِي خَلْق ٱلسَّمَاوَات وَٱلْأَرْضِ وَآخْتِلَافِ ٱلَّيْلِ وَٱلنَّهَارِ لَأَيَاتٍ لِأُولِي ٱلْأَلْبَابِ ۞ ٱلَّذِينَ يَذْكُرُونَ ٱللَّهَ قِيَامًا وَقُعُودًا وَعَلَىٰ جُنُوبِهِمْ وَيَتَفَكَّرُونَ فِي خَلْقِ ٱلسَّمَاوَاتِ وَٱلْأَرْضِ رَبَّنَا مَا خَلَقْتَ هَاذَا بَاطِلًا سُبْحَلنَكَ فَقِنَا عَذَابَ ٱلنَّارِ ۞ رَبَّنَآ إِنَّكَ مَن تُدْخِلِ ٱلنَّارَ فَقَدْ أَخْزَيْتَهُ

عرفوا من آثار توحيد الألوهية في القلب وفي النفس.

وَمَا لِلظَّالِمِينَ مِنْ أَنصَارٍ ﴾ [آل عمران: ١٩٠-١٩٦] إلى آخر دعواتهم، وهم يذكرون الله قياماً، وقعوداً، وعلى جنوبهم، ويتفكرون، ومع ذلك يسألون النجاة من النار، فهم في ذل وخضوع لِما عرفوا من آثار توحيد الربوبية، ولما

أسأل الله في ختام هذا الكتاب أن يجزي مؤلفه الإمام الشيخ محمد بن عبد الوهاب عنا وعن المسلمين خير الجزاء، وأن يجزي كل من ساهم في شرح هذا الكتاب بما أفهمنا من معانيه، فإنه والله لكتاب عظيم، اشتمل على ما به نجاة العباد لو شعروا، وقرَّب به الإمام- رحمه الله- نصوص الكتاب والسنة، وأفهمنا دلائلها بما نرجو معه النجاة بعفو الله- جل وعلا- وكرمه، هذا ووصية أخيرة أختم بها هذا المجلس المبارك فأوصى بالعناية بهذا الكتاب عناية عظيمة، وحفظه، ودراسته، وتأمل مسائله، ومعرفة ما فيه، فإنه الحق الذي كان عليه الأنبياء والمرسلون ومن تبعمهم من صالحي عباد الله، هذا وإن الانصراف عن مدارسة ما احتواه مما يجب على العبد تجاه ربه لنذير سوء، وإن الإقبال عليه لمؤذن بالخير والبشرى، وأسأل الله أن يغفر لنا زللنا وخطلنا، وأن يعفو عنا ما أخطأنا فيه، وأن يجعلنا من المعفو عنهم، ونسأل الله التسامح، وأن يجعلنا من المحققين لتوحيده، وأنه لا حول لنا ولا قوة إلا به، اللهم فكن لنا يا كريم، اللهم فكن لنا يا كريم، اللهم فكن لنا يا كريم، وصلى الله وسلم وبارك على نبينا محمد.



# أسئلة وفوائد

**سؤال:** ما حكم من يضع آية الكرسي في السيارة، أو يضع مجسماً فيه أدعية، كأدعية ركوب السيارة، وأدعية السفر وغيرها من الأدعية ؟

الجواب: أن هذا فيه تفصيل: فإن كان وضع هذه الأشياء ليحفظها، ويتذكر قراءتها، فهذا جائز، كمن يضع المصحف أمام السيارة، أو يضعه معه ؛ فإذا صارت عنده فرصة هو، أو من معه أن يقرأ فيه قرأ، فهذا جائز لا بأس به، لكن إن علقها لأجل أن تدفع عنه الآفات، فهذا يدخل في مسألة: حكم تعليق التمائم من القرآن، وقد عرفنا أن ذلك لا يجوز على الصحيح، بل يحرم.

**سؤال:** ما حكم من يوصي أحداً بالبحث عن راقٍ يرقي له دون أن يطلب الرقية من الراقي بنفسه، هل هذا يدخل في الذين يسترقون؟

الجواب: أن قول النبي في وصف السبعين ألفاً الذين يدخلون الجنة بلا حساب ولا عذاب أنهم: «هم الذين لا يسترقون »(۱) معناه: لا يطلبون الرقية، وفَهْم جواب السؤال يتبع فهم التعليل، ذلك أن أولئك كانوا لا يسترقون، يعني لا يطلبون الرقية، لأجل ما قام في قلوبهم من الاستغناء بالله، وعدم الحاجة إلى الخلق، ولم تتعلق قلوبهم بالخلق في رفع ما حلَّ بهم، وكما ذكرت لك فإنَّ مدار العلة على تعلق القلب بالراقي، أو بالرقية في رفع ما في المرقي من أذى، أو في دفع ما قد يتوقع من السوء، وعليه فيكون الحالان بالمرقي من أذى، أو في دفع ما قد يتوقع من السوء، وعليه فيكون الحالان

<sup>(</sup>١) تقدم.

سواء، يعني: إن كان طلب بنفسه، أو طلب بغيره فإنه طالب، والقلب متعلق بمن طلب منه الرقية إما بالأصالة أو بالواسطة.

**سؤال:** ما حكم من يقول له أهله: اذبح ذبيحة ووزعها على المساكين دفعاً لبلاءٍ ما، فهل تجوز تلك النية ؟

**الجواب:** هذا فيه تفصيل، ذلك أن ذبح الذبائح إذا كان من جهة الصدقة، ولم يكن لدفع شيء متوقع، أو لرفع شيء حاصل، ولكن من جهة الصدقة، وإطعام الفقراء، فهذا لا بأس به وهو داخل في عموم الأدلة التي فيها الحض على الإطعام، وفضيلة إطعام المساكين.

وأما إن كان الذبح؛ لأن بالبيت مريضاً، فيذبح لأجل أن يرتفع ما بالمريض من أذى، فهذا لا يجوز بل يحرم؛ سداً للذريعة، ذلك لأن كثيرين يذبحون حين يكون بهم مرض؛ لظنهم أن المرض كان بسبب الجن، أو كان بسبب مؤذٍ من المؤذين، فإذا ذبح الذبيحة وأراق الدم فإنه يندفع شره، أو يرتفع ما أحدثه ذلك المؤذي. ولا شك: أن اعتقاد مثل هذا محرم ولا يجوز، فالذبيحة التي ذبحت لرفع المرض والصدقة بها عن المريض —والحالة هذه – قال العلماء: هي حرام ولا تجوز سداً للذريعة، وللشيخ العلامة سعد بن حمد بن عتيق رسالة خاصة في الذبح للمريض.

وكذلك إذا كان الذبح لدفع أذى متوقع ، كأن يكون في البلد داء معين ، فذبح لدفع هذا الداء ، أو كان في الجهات التي حول البيت شيء يـؤذي ، فيذبح ليندفع ذلك المؤذي ، إما لص— مثلاً - يتسلط على البيوت ، أو أذىً ما يأتي للبيوت ، فيذبح ويتصدق بها لأجل أن يندفع ذلك الأذى ، فهذا أيضاً

غير جائز، ومنهي عنه سداً للذريعة ؛ لأن من الناس من يذبح لدفع أذى الجن وهذا شرك بالله- جل وعلا-.

فإذا قيل: فما معنى ما رواه أبو داود وغيره بإسناد حسنه بعض أهل العلم، وبعضهم ضعّفه: أن النبي قلق قال: «داووا مرضاكم بالصدقة» (۱) هل يدخل فيه إراقة الدم ؟؛ لأجل ما فيها من الوسيلة إلى الاعتقادات الباطلة. ومعلوم أن الشريعة جاءت بسد الذرائع الموصلة إلى الشرك، وجاءت أيضاً بفتح الذرائع الموصلة للخير، فما كان من ذريعة يوصل إلى الشرك والاعتقاد الباطل فإنه ينهى عنه.

**سؤال:** ما الحكم في بعض الأواني التي يكتب عليها بعض الآيات، والتي تباع في بعض المحلات التجارية ؟

الجواب: أن هذه الأواني يختلف حالها فإن كان يستخدمها لأجل أن يتبرك بما كُتب فيها من الآيات، فيجعل فيها ماءً ويشربه ؛ لأن الماء يلامس هذه الآيات، فهذا من الرقية غير المشروعة ؛ لأن الرقية المشروعة تكون بقراءة الآيات في الماء، وهذه الآيات لم تنحل في الماء ؛ بل هي مكتوبة في ذلك الإناء المعدني أو النحاسي، والتصاق الماء بتلك الكتابات من الآيات أو الأدعية لا يجعل الماء —بذلك - مباركاً أو مقروءاً فيه، فإذا اتخذت هذه الأواني لذلك: فالرقية بها غير مشروعة.

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو الشيخ في "الثواب" عن أبي أمامة. كما في "صحيح الجامع الصغير" (٣٣٥٨) والحديث لم يروه أبو داود بمرة.

وأما إذا اتخذها للزينة ، أو لجعلها في البيت ، أو لتعليقها ، فهذا كرهه كثير من أهل العلم ؛ لأن القرآن ما نَزَل لتزيَّن به الأواني ، أو تُزيَّن به الحيطان ، وإنّا نزل للهداية كما قال تعالى: ﴿ إِنَّ هَاذَا ٱلْقُرْءَانَ يَهُدِى لِلَّتِي هِيَ أَقَوْمُ ﴾.

**سؤال:** ما حكم من يضع مصحفاً في درج السيارة، معتقدا أن للمصحف أثراً في رد العين أو البلاء ؟

الجواب: إذا كان يقصد من وضع المصحف في درج السيارة، أو في أي جهة منها، أن يدفع ذلك عنه العين فهذا من اتخاذ المصحف تميمة، وقد تقدم حكم التمائم من القرآن، وأن الصحيح أنه لا يجوز أن يُجعل القرآن تميمة، ولا يُظنُّ أن وجوده في مكان ما يدفع العين، لكن الذي يدفع العين: قراءة القرآن، والأدعية المشروعة، والاستعاذة بالله - جل وعلا -، ونحو ذلك مما جاء في الرقية.

فتحصل أن وضع القرآن في السيارة لهذه الغاية داخل في المنهي عنه، وهو من اتخاذ التمائم من القرآن، لكن لما كان القرآن غير مخلوق - وهو كلام الله جل وعلا - لَمْ تصر هذه التميمة شركية وإنما يُنهَى عنها فقط؛ لأن النبي الم يستعمل القرآن على هذه الصفة، ولم يجعله في عنق أحد من الصحابة لا الصغار، ولا الكبار، ولا أذِنَ، ولا وجَّه، إلى أن يُجعل القرآن في شيء من صدورهم، أو في عضد أحدهم، أو في بطنه، ومعلوم أن مثل هذا لو كان دواء مشروعاً، أو رقية سائغة، أو تميمة مأذوناً بها، لرُخِّس فيها ولا سيما مع شدة حاجة الصحابة إلى ذلك، لأن تعليق القرآن أيسر من البحث عن راق شدة حاجة الصحابة إلى ذلك، لأن تعليق القرآن أيسر من البحث عن راق

يرقي ويُطلَب منه ذلك وربما يُكافَأ على رقيته، أو يطلب أجراً، فلما كان هذا أيسر والنبي على لم يرشدهم إلى الأيسر - وقد بُعث ميسراً - عُلم مع ضميمة الأدلة المتقدمة التي ذكرت: أن هذا من جنس الرقية غير المشروعة والله أعلم.

**سؤال:** قوله: « وعامرهنَّ غيري » قد يستدل به أهل البدع على أن الله في كل مكان ، فكيف الردُّ عليهم ؟

الجواب: المقصود بالسماوات في قوله - جل وعلا - في الحديث القدسي: «يا موسى لو أن السماوات السبع وعامرهن غيري » السماوات السبع معروفة، وهي طباق بعضها فوق بعض، والمراد بقوله: «وعامرهن » العمارة المعنوية، يعني: مَنْ عمرها بالتسبيح، والتهليل، وذكر الله وعبادته، وقد جاء في الحديث الصحيح أن النبي شاقال: «أطّت السماء وحق لها أن تئط، ما فيها موضع أربعة أصابع إلا وملك قائم، أو ملك ساجد، أو ملك راكع »(١) ففيها عُمَّار كثيرون عَمروها بعبادة الله - جل وعلا - وقد قال - جل وعلا - في أول سورة الأنعام ﴿ وَهُو اللهُ فِي السَّمَاوَاتِ وَفِي الْأَرْضِ يَعْلَمُ سِرَّكُمْ وَجَهْرَكُمْ وَيَعْلَمُ مَا تَكْسِبُونَ ﴾ الأنعام: قائم، أو الله - جل وعلا - هو المعبود -سبحانه - في وَيَعْلَمُ مَا تَكْسِبُونَ ﴾ الأنعام: قائم، أو الله - جل وعلا - هو المعبود -سبحانه - في السماوات، وهو المعبود -سبحانه - في الأرض.

فقوله هنا: «لو أن السماوات السبع وعامرهن غيري » يعني: مَنْ يعمر السماوات والمقصود بهذا الاستثناء في قوله: «غيري» الله -عز وجل-،

<sup>(</sup>١) انظر السلسلة الصحيحة رقم (٨٥٢).

ويحتمل الاستثناء هذا أن يكون راجعاً إلى الذات، أو إلى الصفات، ومعلوم أن الأدلة دلت على أن الله - جل وعلا - على عرشه، مستوعليه بائن من خلقه - جل وعلا - ، والسماوات من خلقه سبحانه وتعالى ؛ فعُلِمَ من ذلك أن قوله: «وعامر هن غيري» راجع إلى عمارة السماء بصفات الله - جل وعلا -، وبما يستحقه سبحانه من التأله، والعبودية، وما فيها من علم الله، ورحمته، وقدرته، وتصريفه للأمر، وتدبيره، ونحو ذلك من المعاني.

سؤال: رجل عنده ولد مريض مرضاً لم يجد له علاجاً فقال: أذهب إلى مكة، وأضع ولدي عند البيت، وأدعو له بالشفاء، فإذا حان الظهر دعوت مائة شخص من فقراء الحرم على الغداء ثم أقول لهم: ادعوا الله أن يشفي ولدي، فما حكم هذا العمل ؟

الجواب: هذا العمل فيه تصدق ودعوة الفقراء إلى الطعام، وفيه طلب الدعاء منهم لولده، والتصدق بالطعام هو من جنس الأعمال المشروعة - كما تقدم- وتقدَّم أيضاً: حكم الذبائح، وإراقة الدماء، فإذا كان في هذا الإطعام ذبائح: فتفصيل الجواب كما سبق.

وإن كان قصده مجرد إطعامهم لإشباعهم والتصدق عليهم، ثم طلب منهم الدعاء - وهي المسألة الثانية - فهذا راجع إلى هل يشرع طلب الدعاء من الغير بهذه الصفة، أو لا يشرع؟ الظاهر أن هذا من جنس ما هو غير مشروع ومعنى أنه ليس بمشروع: أنه ليس بمستحب ولا واجب، ولكن هل يجوز طلب الدعاء من الآخرين؟ قال العلماء: الأصل في ذلك الكراهة، والمتأمّل فيما رُوي عن الصحابة وعن التابعين الذين طُلِبَ منهم الدعاء: أنهم كرهوا ذلك، ونهوا

الطالب، وربما قالوا له: أنحن أنبياء ؟!! كما قال ذلك حذيفة، ومعاذ، وغيرهما — رضي الله عنهم -، وكان إمام دار الهجرة: أنس بن مالك — رحمه الله -: إذا طلب منه الدعاء: نهى الطالب، خشية أن يلتفت الناس إليه، وتتعلق قلوبهم به، وإنما يُتعلق في طلب الدعاء بالأنبياء، أمَّا من دونهم فلا يُتعلق بهم في هذا الأمر؛ لهذا اختار شيخ الإسلام ابن تيمية - رحمه الله - أن طلب الدعاء من المسلم الحي يكون مشروعاً إذا قصد به نفع الداعي ونفع المدعو له، فإذا قصد الطالب أن ينفع الجهتين يعني: ينفع نفسه، وينفع الداعي فهذا من المشروع، وهذا هو الذي يُحمَل عليه ما جاء في السنة فيما رواه أبو داود والترمذي وغيرهما أن النبي في قال لعمر لما أراد أن يعتمر: «لا تنسنا يا أخي من دعائك »(١) وهذا الحديث إسناده ضعيف، وقد احتج به بعض أهل العلم ومعناه ظاهرٌ في أن النبي في أراد أن ينفع عمر بهذه الدعوة ؛ فالطالب للدعاء محتاج إلى غيره.

والمقصود: أن ما فعله هذا السائل لأجل ولده الأولى له تركه ؛ لأجل ألاً يتعلق قلبه بأولئك في دعائهم.

ومن العلاج المناسب شرعاً أن يلتزم بين الركن والمقام، يعني: بين الحجر الأسود، وبين آخر حدِّ باب الكعبة -وهو الملتزم-، يلتزم ويلصق بطنه، وصدره، وخدَّه ببيت الله- جل جلاله -، ويقف بالباب مخبتاً منيباً سائلاً الله- جل وعلا- منقطعاً عن الخلق عالماً أنه لا يَشفِي من الداء في الحقيقة إلا الله - جل جلاله- فالله -جل وعلا- هو الذي يشفي، وهو الذي يعافي، كما قال

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود(١٤٩٨) والترمذي(٣٥٦٢) وابن ماجه(٢٨٩٤).

تعالى: ﴿ مَّا يَفْتَحِ ٱللَّهُ لِلنَّاسِ مِن رَّحْمَةٍ فَلَا مُمْسِكَ لَهَا وَمَا يُمْسِكَ فَلَا مُمْسِكَ لَهُ وَمَا يُمُسِكَ فَلَا مُرْسِلَ لَهُ مِن بَعْدِهِ ٤ [فاطر: ٢] فهذا الفعل أعظم أثراً - إن شاء الله من فعله الذي يريد أن يفعله مِن دعوة أولئك، فالتضرع إلى الله في أوقات الإجابة، وفي الأماكن الفاضلة، وفي الأزمنة الفاضلة، نرجو أن يكون معه إجابة الدعاء وشفاء المرض —إن شاء الله -.

**سؤال:** مما يقع فيه كثير من الناس أنه إذا حصل له أمر ونجا منه فإنه يوجب على نفسه الصدقة، أو يعتقد وجوبها، فما حكم ذلك ؟

الجواب: أنَّ الصدقة في مثل هذا ليس لها حكم الوجوب، والشكر لله-جل وعلا- على نعمه -إذا نجى العبد من بلاء أو حصلت له مسرَّة - ينبغي أن يكون بالسجود، أو بالصلاة، أو بالصدقة شكراً لله -جل وعلا- على نعمه، وهذا كله من المستحب، وليس من الواجب، إلا إذا كان ثمَّ نذر، كمن - نَذرَ إن نُجِّي من كذا وكذا- أن يتصدق. فهنا يكون قد ألزم نفسه بعبادة، وهي الصدقة المنذورة، فتكون -في هذه الحالة - واجبة بالنذر، أما أصل الصدقة فهو مستحب، وإذا كانت الصدقة في مقابلة نعمة، أو اندفاع نقمة، فهي أيضاً مستحبة، وليست بواجبة، فلا تجب إلا إذا نذر وتحقق الشرط.

سؤال: عند بعض الناس عادة، وهي أن من حصل بينه وبين شخص عداوة أو بغضاء لتعد من أحدهما على الآخر فيطلبون من أحدهما أن يذبح ويسمُّون ذلك ذبح صلح فيذبح ويُحْضِرُون من حصلت معه العداوة، فما حكم ذلك؟

الجواب: أن ذبح الصلح الذي تعمله بعض القبائل في صورته المستهرة المعروفة لا يجوز؛ لأنهم يجعلون الذبح أمام من يريدون إرضاءه ويريقون الدم تعظيماً وإجلالاً له لإرضائه، فهذا النوع من الذبح يكون محرماً؛ لأنه لم يُرقِ الدم لله - جل وعلا - وإنما أراقه لأجل إرضاء فلان، فهذا الذبح - كما قلت - محرم، والذبيحة - أيضاً - لا يجوز أكلها؛ لأنها لم تذبح لله - جل وعلا - وإنما ذبحت لغيره.

فإن كان الذبح الذي هذا صفته يقصد به التقرب والتعظيم للمذبوح له: صار شركاً أكبر، وإن لم يكن يقصد به التقرب والتعظيم له كان محرماً ؛ لأنه لم يَخْلُص من أن يكون لغير الله فصارت عندنا مع هذه الصورة المسؤول عنها صورة أخرى تقدمت وهي: الذبح عند قدوم السلطان وبحضرته، وفي كلتا الصورتين: إن كان قصد الذابح التقرّب والتعظيم للمذبوح له، فيكون الذبح حينئة شركاً أكبراً بالله - جل وعلا - ؛ لأنه ذبح وأراق الدم تعظيماً للمخلوق، وتقرباً إليه.

وإن لم يذبح تقرباً أو تعظيماً، وإنما ذبح لغاية أخرى مثل الإرضاء، فيكون قد شابه أهل الشرك فيما يذبحونه تقرباً وتعظيماً، فنقول: الذبيحة لا تجوز ولا تحل، والأكل منها حرام، ويمكن للإخوة الذين يشيع عندهم في بلادهم أو في قبائلهم مثل هذا الفعل المسمى « ذبح الصلح » ونحوه أن يبدلوه بخير منه، وهو أن يجعلونه وليمة للصلح، فيذبحون للضيافة، يعني: يذبحون لمن يريدون إرضائهم، ويدعونهم، ويكرمونهم، ولا يكون هذا بحضرتهم، فهذا من الأمر المرغب فيه، ويكون الذبح في هذه الحالة كما يذبح المسلم عادة لضيافة أضيافه، ونحو ذلك.

سؤال: رَجُلٌ في منطقة ما يأتي إليه الناس عند فقد أموالهم، فيعطيهم خيطاً معقداً ويقرأ عليه ويطلب منهم أن يضعوه في المكان الذي فُقِدَ فيه المال، فما حكم ذلك العمل، وما حكم هذا الرجل؟ وما حكم الصلاة خلفه؟

الجواب: هذا من الكهانة ؛ لأن الذي يعمل هذه الأشياء يُسمَّى بالعَّراف، أو الكاهن، وقد يكون ساحراً أيضاً، فلا يجوز مثل هذا العمل، ولا يحل لأحد أن يعين أحداً يدعي معرفة شيء من علم الغيب، والصلاة خلفه لا تجوز ؛ لأن هذا إما أن يكون عرافاً أو كاهناً أو ساحراً وهؤلاء لا تجوز الصلاة خلفهم.

**سؤال:** ما معنى قولهم: الشرك الأصغر أكبر من الكبائر، وكيف يكون كذلك والشرك الأكبر يعتبر من الكبائر؛ إذ هو أكبر الكبائر، فنرجو إزالة الإشكال؟

**الجواب:** هذا سبق إيضاحه، وهو أن الكبائر قسمان: قسم منها يرجع إلى جهة الاعتقاد والعمل الذي يصحبه اعتقاد، وقسم منها يرجع إلى جهة العمل الذي لا يصحبه اعتقاد.

مثال الأول - وهو الذي يصحبه الاعتقاد-: أنواع الشرك بالله كالاستغاثة بغير الله، والذبح لغيره، والنذر لغيره، ونحو ذلك، فهذه أعمال ظاهرة، ولكن هي كبائر يصحبها اعتقاد جعلها شركاً أكبر، فهي في ظاهرها: صَرْفُ عبادةٍ لغير الله - جل وعلا- وقام بقلب صاحبها الشرك بالله، بتعظيم هذا المخلوق، وجَعْلِه يستحق هذا النوع من العبادة، إما على جهة الاستقلال، أو لأجل أن يتوسط.

والقسم الثاني: الكبائر العملية التي تُعمَل لا على وجه اعتقاد، مثل: الزنا، وشرب الخمر، والسرقة، وأكل الربا، وأكل مال اليتيم، والتولي يوم الزحف، ونحو ذلك من الكبائر والموبقات، فهذه تعمل دون اعتقاد؛ لهذا صارت الكبائر على قسمين.

فنقول: الشرك الأصغر -ومن باب أولى الشرك الأكبر-: هو من حيث جنسه أكبر من الكبائر العملية، فأنواع الشرك الأصغر -وإن كانت لفظياً، مثل قول: ما شاء الله وشئت، ومثل الحلف بغير الله، أو نسبة النعم إلى غير الله، أو نسبة النعم إلى غير الله، أو نسبة اندفاع النقم لغير الله- جل وعلا -، أو تعليق التمائم، ونحو ذلك- كلها من حيث الجنس أعظم. نعم: هي من الكبائر، لكنها من حيث الجنس أعظم من كبائر العمل التي لا يصاحبها اعتقاد؛ لأن كبائر الأعمال مثل: الزنا، والسرقة، ونحوها من الكبائر العملية، ليس فيها سوء ظن بالله- جل وعلا- وليس فيها صرف عبادة لغير الله، أو نسبة شيء لغير الله- جل وعلا- والحامل له على والحامل له على فعلها: مجرد الشهوات، وأما في الأخرى فالحامل له على فعلها: اعتقاده بغير الله، وجعل غير الله- جل وعلا- نداً لله سبحانه وتعالى، وأعظم الذنب أن يجعل المرء لله نداً وهو خلقه- جل وعلا- .

سؤال: لماذا لم يبين الرسول الله الشرك للصحابة قبل أن يقعوا فيه كما في حديث ذات أنواط ؟

الجواب: من المعلوم أن الشريعة جاءت بالإثبات المفصَّل والنفي المجمل، والنفي إذا كان مجملاً: فإنه يندرج تحته صور كثيرة، فمن فهم دلالة النفي فلا يُحتاج -مع النفي- أن ينبه على كل فرد من أفراده، ولهذا نقول: من فهم (لا

إله إلا الله)، لم يَحتج إلى أن يُفصَّل له كل مسألة من المسائل، فمثلاً: النذر لغير الله ليس فيه حديث لغير الله ليس فيه حديث النذر لغير الله شرك، والذبح لغير الله ليس فيه حديث ينص أن الذبح لغير الله شرك، وكذا: العكوف عند القبور، أو العكوف، عند الأشجار والأحجار والتبرك بها، وكل ما سبق لم يأت فيه ما ينص عن النهي عنها بأعيانها، ولكن نفي إلهية غير الله - جل وعلا - يدخل فيها - عند مَن فَهِمَ معنى العبادة - كل الصور الشركية ؛ ولهذا: فإن الصحابة رضي الله عنهم فهموا ما دخل تحت هذا النفي، ولم يطلب ذات أنواط - كما للمشركين ذات أنواط - كما للمشركين فلم أنواط - إلا من كان حديث عهد بكفر، يعني: لم يُسلم إلا قريباً، وهم قلة عمن كانوا مع النبي في مسيره إلى حنين.

وأما الإثبات: فإنه يكون مفصلاً، وتفصيل الإثبات تارة يكون بالتنصيص، وتارة يكون بالدلالة العامة، كما في الآيات الآمرة بوجوب إفراد الله - جل وعلا - بالعبادة مثلاً كقوله تعالى: ﴿ آعَبُدُواْ رَبَّكُمُ ﴾ [البقرة: ٢١] الله - جل وعلا - بالعبادة مثلاً كقوله تعالى: ﴿ آعَبُدُواْ رَبَّكُمُ ﴾ [البقرة: ٢١] وكقوله: ﴿ مَا لَكُم مِّنَ إِلَهٍ غَيْرُهُ وَ ﴾ [الأعراف: ٥٩ و ٥٥ و ٥٧ و ٥٠ هود: ٥٠ و ٦١ و ٥٨ - المؤمنون: ٣٢ و ٣٦ و وقع ذلك من الآيات وتارة يكون بالأدلة الخاصة بالعبادة كقوله تعالى: ﴿ يُوفُونَ بِالنَّانَةُ رِ وَيَخَافُونَ يَوْمًا كَانَ شَرُّهُ وَمُستَطِيرًا ﴾ كقوله تعالى: ﴿ يُوفُونَ بِالنَّانَةُ رِ وَيَخَافُونَ يَوْمًا كَانَ شَرُّهُ وَمُستَظِيرًا ﴾ [الإنسان: ٧] وكقوله ﴿ إِذْ كَسَتَغِيثُونَ رَبَّكُمْ فَاستَتَجَابَ لَكُمْ مَ الانفال: ١٩ فهذه أدلة أ إثباتٍ تثبت أن تلك المسائل من العبادات ؛ وإذا كانت من العبادات فقول (لا إله إلا الله) يقتضي بالمطابقة أنه: لا تُصرف العبادة إلا لله - جل وعلا - .

فيكون ما طلبه أولئك من القول- الذي لم يعملوه- راجعاً إلى عدم فهمهم أن تلك الصورة داخلة فيما نُفي لهم مجملاً بقول لا إله إلا الله.

**سؤال:** ما حكم التبرك بالصالحين وبماء زمزم والتعلق بأستار الكعبة ؟ التجواب: التبرك بالصالحين قسمان:

القسم الأول: التبرّك بذواتهم، أو بعرقهم، أو بسؤرهم —يعني: بقية الشراب أو بلعابهم الذي اختلط بالنوى مثلاً، أو بما فضل من طعامهم، أو بأشعارهم، ونحو ذلك، فهذا لا يجوز وهو من البدع المحدثة وقد تقدم بيان أن الصحابة رضوان الله عليهم لم يكونوا يعملون مع أبي بكر وعمر وعثمان وعلي -وهم سادة أولياء هذه الأمة - شيئاً من ذلك، وإنما فعله الخلوف الذين يفعلون ما لا يؤمرون ويتركون ما أمروا به .

والقسم الثاني: بركة عمل، وهي الاقتداء بالصالحين في صلاحهم، والاستفادة من أهل العلم، والتأثر بأهل الصلاح، فهذا أمر مطلوب شرعاً، أما التبرك بالذات، كما كان يُفعَل مع النبي في فهذا ليس لأحد إلا للنبي عليه الصلاة والسلام.

أما التبرك بماء زمزم فإنه لا بأس به ؛ لجيء الدليل بذلك، وهو قوله عليه الصلاة والسلام عن ماء زمزم: «إنها طعام طعم وشفاء سقم »(١)، فمن شربها طعاماً، أو شفاء من سقم، فقد عمل بما دل عليه الدليل، وكذلك من شربها لغرض من الأغراض التي يريد أن يحققها لنفسه: فهذا أيضاً جائز، لأن

<sup>(</sup>١) أخرجه الطيالسي عن أبي ذر كما في "صحيح الجامع" (٢٤٣٥)..

النبي عليه الصلاة والسلام قال: « ماء زمزم لما شرب له »(۱) . فمن جعل ماء زمزم سبباً لأشياء يريد تحقيقها: فلا بأس بذلك ؛ لأن هذا راجع إلى أنه سبب أذن به شرعاً ، ولو شرب ماء آخر كالمياه المعدنية -مثلاً - وأراد بشرب هذا الماء أن يحفظ القرآن ، واعتقد ذلك سبباً لحفظ القرآن: فإن اعتقاده هذا خاطئ ، لأن الدليل هو الذي يدل على كون ذلك الشيء مؤثراً ، أولا .

أما التعلق بأستار الكعبة رجاء البركة: فهذا من وسائل الشرك، ويكون من الشرك الأصغر إذا اعتقد أن ذلك التبرك سبب لتحقيق مطلوبه، أما إذا اعتقد أن الكعبة ترفع أمره إلى الله، أو أنه إذا فعل ذلك عظم قدره عند الله، وأن الكعبة يكون لها شفاعة عند الله، أو نحو تلك الاعتقادات التي فيها اتخاذ الوسائل إلى الله جل وعلا -، فإن هذا التبرك على هذا النحو - يكون شركا أكبر؛ ولهذا يقول كثير من أهل العلم: إن التمسح بحيطان المسجد الحرام، أو بالكعبة، أو بمقام إبراهيم، ونحوها؛ رجاء بركتها، هو من وسائل الشرك الأكبر، بل هو من الشرك الأصغر، كما قرر ذلك الإمام الشيخ محمد بن إبراهيم - رحمه الله - .

**سؤال:** يوجد بعض الساعات مكتوب عليها لفظ الجلالة، فهل يجوز الدخول بها إلى الخلاء؟

الجواب: يقول العلماء في كتب الفقه، في آداب دخول الخلاء: "ويكره دُخول الخلاء بشيء فيه ذكر الله في الخلاء مكروه.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن ماجه (٣٠٦٢)..

سؤال: هل يُعتبر هذا النذر مطلقاً أم مقيّداً، وهو: إذا حصل للعبد منفعة، مثل أن نجح أو حصل على وظيفة، ثم نذر أن يصوم ثلاثة أيام لله تعالى، مع العلم أنه لم ينذر قبل نجاحه، أو حصوله على الوظيفة ؟

الجواب: النذر المطلق: هو الذي لم يعلق بشيء سيحصل في المستقبل، والنذر المقيد: هو الذي علق الوفاء به بحصول شيء من الله - جل وعلا - للعبد وهذا يكون في المستقبل، كأن يقول: إن شفى الله مريضي فسأصوم ثلاثة أيام، أو نحو ذلك. فهذا هو النذر المعلق المقيد. أما المطلق: فهو أن ينذر نذرا لله جل وعلا - تبررا منه إما بسبب حادثة حدثت، أو نعمة تجددت، أو نقمة اندفعت، أو بدون سبب، فهذا كله يدخل في النذر المطلق، أما المقيد فهو المعلق بشرط في المستقبل - كما تقدم قريبا - .

سؤال: ما حكم عمل احتفال بسيط بمناسبة انتهاء عقد أحد العاملين بالشركة ، سواء كان مسلما أو غير مسلم، وحجة بعضهم في عمل الاحتفال لغير المسلم أنه من باب دعوته إلى الإسلام، مع العلم أنه خلال وجوده في العمل لم يقدم له أحد - ممن يحتجون بهذا القول -: كتابا أو شريطا لدعوته للإسلام ؟

الجواب: المقصود من تلك الاحتفالات إكرام من أقيمت له، فإذا كان مسلما: فإكرام المسلم من حقوقه المستحبة، وإذا كان غير مسلم فله حالتان: الحالة الأولى: أن يكون ممن لم يظهر للإسلام عداوة ، أو أظهر في الإسلام رغبة، وهو مسالم لأهل الإسلام، ومحب لأهل الخير وأهل الدين والصلاح كما يظهر من بعضهم – فمن كان بهذه الصفة: فإنه يصلح أن يدعى للإسلام ؟

لأنه قريب، سَلِمَ من البغضاء والعداوة التي تحجزه عن قبول الحق لو عُرض عليه .

فإذا كان القَصْدُ من عمل الاحتفال لمثل هذا: أن يكون ذلك بداية لدعوته إلى الإسلام ببيان محاسنه، وبيان بطلان الأديان الأخرى، ونحو ذلك، فهذا بحسب قصد فاعله، لكن أصل الإكرام لغير المسلم لا يجوز.

وأما إن كان معادياً للإسلام، أو لم يُظهر قبولاً للإسلام، أو عُرف من سيرته - حين بقى تلك المدة في المؤسسة أو الشركة -: أنه لا يحب الخير، بل ربما أظهر صدوداً عن أهل الخير، وأظهر عدم قبول لبعض أوامر الشرع التي يُحكُم بها: فهذا لا يجوز إكرامه ؛ لأن إكرامه من موالاة الكفار ، وموالاتهم مُحرَّمة ؛ لأنَّا نكون- بهذا- قد أكرمناه مع بقائمه على عداوته وعلى بغضه ، وهذا لا يجوز . والأصل على هذا التفصيل: دل عليه قول الله- جل وعلا -: ﴿ لَّا يَنْهَاكُمُ ٱللَّهُ عَنِ ٱلَّذِينَ لَمْ يُقَاتِلُوكُمْ فِي ٱلدِّينِ وَلَمْ يُخْرِجُوكُم مِّن دِيَارِكُمْ أَن تَبَرُّوهُمْ وَتُقْسِطُوٓا إلَيْهِمْ إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُّ ٱلْمُقْسِطِينَ ﴿ إِنَّمَا يَنْهَاكُمُ ٱللَّهُ عَن ٱلَّذِينَ قَاتَلُوكُمْ فِي ٱلدِّين وَأَخْرَجُوكُم مِّن دِيَارِكُمْ وَظَنهَرُواْ عَلَىٰ إِخْـرَاجِكُمْ أَن تَوَلَّوْهُمْ ۚ وَمَن يَتَوَلَّهُمْ فَأُوْلَـ إِلَىٰ هُمُ ٱلظُّلِلمُونَ ﴾ [المتحنة: ٨-٩] فهذه الآيات فيها بيان حال الصنفين؛ وقد كان النبي الله الله الله وعدة اليهود: رجالهم، أو نساءهم، وربما أتى بعض أهل الكتاب، وربما أهدَى إليهم، بل وحث على الهدية للجار، وهذا كله لأجل الترغيب في الخير، والترغيب في الإسلام.

فالمقصود: أن الإكرام بتلك الحفلات لا يجوز إلا إذا كانت ثمة مصلحة شرعية راجحة يقدِّرها أهل العلم إذا وُصِفَ الحال لهم، وأما ما عدا ذلك: فلا يجوز إقامة الحفلات لهم؛ لأنها نوعُ موالاةٍ للكفار.

سؤال: هل يدخل في باب: « لا يذبح لله بمكان يذبح فيه لغير الله» ما يحصل وخاصة في أوربا وأمريكا من شراء كثير من المسلمين لكنائس قديمة ثم تعديلها لتكون مساجد، أو هدم الكنيسة وبناء مسجد مكانها.

الجواب: أنه لا يدخل في ذلك؛ لأن مسجد النبي الله الذي تضاعف الصلاة فيه، أقيم على مكان فيه قبور للمشركين؛ فبعد أن نُبشَت تلك القبور، وأزيل الرُّفات: أقيم المسجد في ذلك المكان. (() والكنيسة التي عُبد فيها غير الله - جل وعلا - إذا حولت إلى مسجد: فهذا من أعظم الطاعات، فيها غير الله - جل وعلا -، وذكرت فيما سبق أن الفرق بين هذه الصورة وبين « لا يُذبح لله بمكان يُذبح فيه لغير الله»: أن الذبح صورته مشتركة، بمعنى أنَّ الصورة الظاهرية واحدة، وإنما الاختلاف في النيات؛ ولهذا منع من ذلك، أما عبادة المسلمين وصلاتهم وهيئة مساجدهم وجلوسهم، إلى آخر تلك الميئات: فهي مخالفة لما عليه صلاة النصارى. فاستبدال الكنيسة بالمسجد: أمرٌ مطلوب إذا تمكن المسلمون منه، بل هذا الذي فعله المسلمون في الأندلس، بل وفي بعض البلاد الأخرى: كالشام ومصر.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٤٢٨) ومسلم (٥٢٤).

سؤال: نرى عبارة مكتوبة على بعض السيارات «يا رضا الله ورضا الله ورضا الوالدين» فما حكم تلك العبارة ؟.

الجواب: قوله: « يا رضا الله ورضا الوالدين » غلط من جهتين:

الجهة الأولى: أنه نادى رضا الله، ومناداة صفات الله - جل وعلا - بـ (ياء النداء) لا تجوز؛ لأن الصفة غير الذات في مقام النداء؛ ولهذا: إنما يُنادَى الله - جل وعلا - المتصف بالصفات، وقد نصَّ شيخ الإسلام ابن تيمية في ردِّه على البكري، وغيره من أهل العلم: على أن مناداة الصفة محرَّم بالإجماع، فإذا كانت الصفة هي الكلمة - كلمة الله - جل وعلا -: كان كفراً بالإجماع؛ لأن من نادى الكلمة، يعني بها عيسى عليه السلام فيكون تأليهاً لغير الله - جل وعلا -؛ ورضا الله - جل وعلا - ضفة من صفاته، فلا يجوز نداء الصفة.

والمؤاخذة الثانية في تلك الكلمة: أنه جعل رضا الوالدين مقروناً برضا الله جل وعلا- بر الواو)، والأنسب هنا أن يكون العطف بر ثم) فيقول مثلاً -: أسأل الله رضاه ثم رضا الوالدين. وإن كان استعمال الواو في مثل هذا السياق لا بأس به ؛ لأن الله حسل وعلا - قال: ﴿ أَنِ اَشْكُرُ لِي وَلِوَلِدَيْكَ إِلَى الله الله الله الله الله الله وعلا -: ﴿ وَقَضَىٰ رَبُّكَ أَلَا تَعْبُدُوٓا إِلاّ الله وَ الرّباء وَ الإسراء: ٢٢]، ولأن (الواو) هنا تقتضي تشريكاً في أصل الرضا ؛ وهذا الرضا يمكن أن يكون من الوالدين - أيضاً -: فيكون التشريك في أصل المعنى، لا في المرتبة.

**سؤال:** هل يجوز الذهاب للعلاج عند من يزعم أنه يعالج بمساعدة جن مسلمين؟ وهل هذه المساعدة من الجن للقارئ من الاستعانة الجائزة أو المحرمة؟

الجواب: الاستعانة بالجن سواء أكانوا مسلمين أم غير مسلمين وسيلة من وسائل الشرك، والاستعانة معناها: طلب الإعانة ؛ ولهذا فمن المتقرر عند أهل العلم أنه لا يجوز طلب الإعانة من مسلمي الجن ؛ لأن الصحابة – رضوان الله عليهم – لم يطلبوا ذلك منهم، وهم أولى أن تخدمهم الجن، وأن تعينهم.

وأصل الاستعانة بالجن: من أسباب إغراء الإنسي بالتوسل إلى الجني، وبرفعةِ مقامه، وبالاستمتاع بـه، وقد قال- جـل وعـلا -: ﴿ وَيَــوْمَ يَحْشُرُهُمْ جَمِيعًا يَامَعْشَرَ ٱلْجِنِّ قَدِ ٱسْتَكَنَّتُرْتُم مِّنَ ٱلْإِنسُ وَقَالَ أَوْلِيَ آؤُهُم مِّنَ ٱلْإِنسِ رَبَّنَا ٱسْتَمْتَعَ بَعْضُنَا بِبَعْضِ وَبَلَغْنَآ أَجَلَنَا ٱلَّذِي أُجُّلُّتَ لَنَا ﴾ [الأنعام: ١٢٨]، فحصل الاستمتاع- كما قال المفسرون- من الجنى بالإنسى: بأن الإنسى يتقرب إليه، ويخضع له، ويذل، ويكون في حاجته، ويحصل الاستمتاع من الإنسي بالجني بأن يخدِمه الجني، وقد يكون مع ذلك الاستمتاع ذبح من الإنسى للجني، وتقرّب بأنواع العبادات، أو بالكفر بالله- جل وعلا- والعياذ بالله، بإهانة المصحف، أو بامتهانه أو نحو ذلك ؛ ولهذا نقول إن تلك الاستعانة بجميع أنواعها لا تجوز، فمنها ما هو شرك- كالاستعانة بشياطين الجن- يعني: الكفار- ومنها ما هو وسيلة إلى الشرك، كالاستعانة بمسلمى الجن. وبعض أهل العلم كشيخ الإسلام ابن تيمية يقول: إن الجن قد تخدم الإنسي . وهذا المقام فيه نظر وتفصيل ؛ ذلك أنه – رحمه الله – ذكر في آخر كتاب «النبوات »: أن أولياء الله لا يستخدمون الجن إلا بما فعله معهم رسول الله بي بأن أمرَهم ، ونهاهم ، أي: بالأوامر ، والنواهي الشرعية ، أما طلب خدمتهم وطلب إعانتهم: فإنه ليس من سجايا أولياء الله ، ولا من أفعالهم ، قال: مع أنه قد تنفع الجن الإنس ، وقد تقدم له بعض الخدمة ونحو ذلك ، وهذا صحيح من حيث الواقع.

فالحاصل أن المقام فيه تفصيل: فإذا كان الاستخدام بطلب الخدمة من الجني المسلم، فهذا وسيلة إلى الشرك، ولا يجوز أن يعالج عند أحد يُعرف منه أنه يستخدم الجن المسلمين. وإذا كانت الجن تخدم بعض الناس بدون طلبه ، فإن هذا قد يحصل، لكن لم يكن هذا من خلق أولياء الله، ولا مما سخَّره الله-جل وعلا- لخاصة عباده، فلا يسلم مَنْ هذا حاله من نوع خلل جعلت الجن تُكثِر من خدمته، وإخباره بالأمور، ونحو ذلك. فالحاصل: أن هـذه الخدمة إذا كانت بطلب منه، فإنها لا تجوز، وهي نوع من أنواع المحرمات؛ لأنها نوع استمتاع، وإذا كانت بغير طلب منه فينبغي له أن يستعيذ بالله من الشياطين ويستعيذ بالله من شر مردة الجن ؛ لأنه قد يؤدِّي قبول خبرهم، واعتمادُه، إلى حصول الأنس بهم، وقد يقوده ذلك الاستخدام إلى التوسل بهم والتوجّه إليهم- والعياذ بالله- . فإذا تبين ذلك: فإن خبر الجن عند أهل العلم ضعيف، لا يجوز الاحتجاج به عند أهل الحديث، وذكر ذلك أيضاً الفقهاء. وهذا صحيح ؛ لأن البناء على الخبر وقبوله: هو فرعٌ عن تعديل المخبر، والجني غائب، وعدالته غير معروفة، وغير معلومة عند السامع، فإذا بني الخبر عمن

جاءه به من الجن وهو لم يرهم، ولم يتحقق عدالتهم إلا بما سمع من خطابهم - وهي لا تكفي - فإنه يكون قد قبل خبر من يحتمل أنه فاسق ؛ ولهذا قَـال الله- جـل وعـلا -: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا ۚ إِن جَآءَكُمُ فَاسِقُ إِنسَبِا فَتَبَيَّنُوٓا أَن تُصِيبُوا قَوْمَا جَهَالَةِ فَتُصْبِحُواْ عَلَىٰ مَا فَعَلَّتُمْ نَادِمِينَ ﴾ [الحجرات: ٦] والذين يقبلون إخبار الجن، وإعلام الجن لهم ببعض الحوادث، تحصل منهم مفاسد متنوعة كثيرة ، منها هنا: جزمهم بصحة ما أخبرتهم به الجن فربما حصل بسبب ذلك مفاسد عظيمة، من الناس الذين أُخْبروا بذلك، فيكثر القيل والقال، وقد تفرقت بعض البيوت من جراء خبر قارئ جاهل يزعم أن الذي فعل هذا هو فلان باعتبار الخبر الذي جاءه، ويكون الخبر الذي جاءه من الجنى خبراً كذباً، فيكون قد اعتمد على نبأ هذا الذي لا يعلم عدالته، وبنى عليه وأخبربه، فيحصل من جَرَّائه فرقة، واختلاف، وتفرق، وشتات في البيوت، ونعلم أنه قد ثبت في الحديث الصحيح الذي رواه مسلم-رحمه الله- أن إبليس ينصب عرشه على ماء، ويبعث سراياه، فيكون أحب جنوده إليه من يقول له: فرقت بين المرأة وزوجها، (١) وهذا من جملة التفريق الذي يسعى إليه عدو الله، بل الغالب أنه يكون من هذه الجهة، فأحب ما يكون إلى عدو الله أن يفرق بين المؤمنين ؛ ولهذا جاء في الحديث الصحيح الذي رواه أيضاً مسلم وغيره أن النبي على قال: « إن الشيطان أيس أن يعبده المصلون في

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم(٢٨١٣)(٦٧).

جزيرة العرب، ولكن في التحريش بينهم ».(١) فهذه المسألة يجب على طلاب العلم أن يسعوا في إنكارها، وبذل الجهد. في إقامة الحجة على من يستخدم الجن، ويتذرع بأن بعض العلماء أباح ذلك، والواقع أن هذا العمل وسيلة من وسائل الشرك بالله- جل وعلا- . واقرؤوا أول كتاب ((تاريخ نجد)) لابن بشر، حيث قال: إن سبب دخول الشرك إلى قرى نجد أنه كان بعض البادية إذا أتى وقت الحصاد، أو أتى وقت خرف النخيل، فإنهم يقطنون بجانب تلك القرى ومعهم بعض الأدوية والأعشاب فإذا كانوا كذلك فربما سألهم بعض جهلة تلك القرى حتى حببوا إليهم بعض تلك الأفعال المحرّمة من جراء سؤالهم، وحببوا إليهم بعض الشركيات، أو بعض البدع، حتى فشا ذلك بينهم، فبسبب هؤلاء المتطببين الجهلة، والقرّاء المشعوذين انتشر الشرك-قديماً - في الديار النجدية وما حولها، كما ذكر ابن غنام. وقد حصل أن بعض مستخدمي الجن، كَثرُ عنده الناس، فلما رأى من ذلك، صار يعالج علاجاً نافعاً، فزاد تَسَخُّر الجن له، حتى ضعف تأثيره، فلما ضعف تأثيره ولم يستطع مع الحالات التي تأتيه للقراءة أو للعلاج شيئًا: صار تعلقه بالجن أكثر، ولا زال ينحدر ما في قلبه من قوة اليقين، وعدم الاعتماد بقلبه على الجن، حتى اعتمد عليهم شيئاً فشيئاً، ثم حَرَفُوه- والعياذ بالله- عن السنة، وعما يجب أن يكون في القلب من توحيد الله، وإعظامه، وعدم استخدام الجن في الأغراض الشركية ، فجعلوه يستخدم الجن في أغراض شركية وأغراض لا تجوز بالاتفاق .

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٢٨١٢).

فهذا الباب مما يجب وصده، وكذلك: يجب إنكار وسائل الشرك والغواية، وحكم من يستخدم الجن، ويعلن ذلك، ويطلب خدمتهم لمعرفة الأخبار: فهذا جاهل بحقيقة الشرع، وجاهل بوسائل الشرك، وما يصلح المجتمعات وما يفسدها، والله المستعان.

سؤال: ما الفرق بين التوسل والشفاعة، نرجو التوضيح وجزاكم الله خيراً.

الجواب: أنَّ التوسل: هو اتخاذ الوسيلة، والوسيلة: هي الحاجة نفسها، أو ما يوصل إلى الحاجة وقد يكون ذلك التوسل باستشفاع، يعني: بطلب شفاعة ؛ بمعنى أنه يريد أن يصل إلى حاجته - بحسب ظنه - بالاستشفاع، وقد يروم التوصل إلى حاجته - بحسب ظنه - بغير الاستشفاع ؛ فيتوسل مثلاً بالذوات فيسأل الله بذات فلان، أو بجاهه، أو بحرمته، مثل أن يقول: اللهم إني أسألك بنبيك محمد - بعد وفاته عليه الصلاة والسلام - أو يقول: اللهم إني أسألك بأبي بكر، أو بعمر، أو بالإمام أحمد، أو ببابن تيمية، أو بالولي الفلاني، أو بأهل بدر، أو بأهل بيعة الرضوان، أو بغيرهم. فهذا هو الذي يسمونه توسلاً، وهذا التوسل معناه: أنه جعل أولئك وسيلة، وأحياناً يستعمل في التوسل لفظ: الحرمة، والجاه، فيقول: أسألك بحرمتهم، أو أسألك بجاههم، ونحو ذلك . أما الاستشفاع: فهو أن يسألهم الشفاعة أي: يطلب منهم أن يشفعوا له .

فتحصل من ذلك: أن التوسل يختلف عن الاستشفاع، في أنَّ المستشفع: طالب للشفاعة، وقد علم أن الشفاعة إذا طلبها من العبد يكون قد سأل غير الله، وأما المتوسل - بحسب عُرْف الاستعمال - فإنه يسأل الله، لكن يجعل ذلك بوسيلة أحدٍ.

فالاستشفاع: سؤال لغيرالله، وأما الوسيلة فهي سؤال الله بفلان، أو بحرمته، أو بجاهه: وكل هذا لا يجوز؛ لأنه اعتداء في الدعاء؛ ولأنه بدعة محدثة ووسيلة إلى الشرك، وأما الاستشفاع بالمخلوق الذي لا يملك الدعاء، كالميت، أو الغائب، أو نحوهما: فهو شرك أكبر؛ لأنه طلب ودعاء لغيرالله.

فالتوسل- بحسب العرف- هو من البدع المحدثة، ومن وسائل الشرك، وأما طلب الشفاعة من غير الله فهو دعاء غير الله، وهو شرك أكبر.

لكن الجاهليون والخرافيون والقبوريون يسمون جميع عباداتهم الشركية من طلب الشفاعة، والذبح، والنذر، والاستغاثة بالموتى، ودعائهم توسلا وهذا غلط في اللغة، والشرع معا، فالكلام في أصله لا يصح؛ فإن بين التوسل والشفاعة فرقا من حيث مدلول المعنى اللغوي، فكيف يسوى بينهما في المعنى ؟!. أما إذا أخطأ الناس وسموا العبادات المختلفة توسلا فهذا غلط من عندهم، لا يتحمله الشرع، ولا تتحمله اللغة.

سؤال: ما حكم من يضع على السيارات، أو المنازل عبارات مثل: ما شاء الله، أو تبارك الله، أو هذا من فضل ربي ؟

الجواب: هذا له حكم تعليق بعض الآي على الحيطان، أو في السيارات، أو نحو ذلك، فإن كان المقصود منها الإرشاد إلى عمل شرعي مسنون: فهذا مشروع، أو مباح، وأما إن كان القصد منها أن تحفظه وأن تحرسه من العين أو من الأذى، فهذا راجع إلى اتخاذ التمائم من القرآن ونحوه وهذا سبق تفصيل الجواب عنه.

سؤال: ما حكم امرأة طلبت من قريب لها ذاهب إلى مكة أن يشتري لها كفناً من هناك وأن يغسل الكفن من ماء زمزم، وهذا الأمر منتشر بين الناس؟

الجواب: هذا تبرك بما يباع في مكة واعتقاد فيه، وهو باطل، لا يجوز فعله؛ لأن ما يباع في مكة ليس له خصوصية في البركة، وليس له خصوصية في النفع، بل هو وما يباع في غير الحرم سواء، وأما غسله بماء زمزم لرجاء أن يكون ذلك الكفن فيه من بركة ماء زمزم، فكذلك هذا غلط؛ لأن بركة ماء زمزم مقيدة بما ورد فيه الدليل، ليست بركة عامة، إنما هي بركة خاصة بما جاء فيه الدليل؛ ولهذا: فإنَّ الصحابة رضوان الله عليهم لم يكونوا يستعملون ماء زمزم إلا فيما جاءت فيه الأدلة كقوله - الله عليهم لم يكونوا يستعملون ماء وقوله في زمزم أيضاً -: «إنها طَعام طُعْم وشِفَاء سُقْم »(١). أما التبرك بها في غير ذلك، فهذا ليس له أصل شرعي.

سؤال: ما حكم الاغتسال بماء زمزم، والماء الذي قرئ فيه القرآن في بيوت الخلاء؟

الجواب: لا بأس بذلك ؛ لأنه ليس فيه قرآن مكتوب، وليس فيه المصحف مكتوباً، وإنما فيه الريق، أي: النفث، وهو: الهواء الذي خالطه المصحف، أو خالطته القراءة.

ومن المعلوم أن أهل مكة في أزمنتهم الأولى كانوا يستعملون ماء زمزم ولم يكن عندهم غير ماء زمزم، فالصواب أن لا كراهة في ذلك، وأنه جائز، والماء ليس فيه قرآن إنما فيه نفث بالقرآن وفرق بين المقامين.

<sup>(</sup>١) تقدم.

<sup>(</sup>٢) تقدم.

**سؤال:** ما الحكم إذا ذبح العبد ذبيحة، لأن الله قد شفى مريضه، وخرج من المستشفى ؟

الجواب: أنَّ هذا يرجع إلى نيته في ذبح هذه الذبيحة، فإذا كانت بعد الانتهاء من المرض، وارتفاعه، وتعافى ذلك المريض، وشفي بفضل الله - جل وعلا - وبنعمته: فهذا يختلف حاله، فإذا قصد بالذبيحة أنها شُكْرٌ لله - جل وعلا - وتصدّق بلحمها فهذا حسن ؛ لأن المرض قد انتهى وارتفع، فهو لا يقصد بها الاستشفاء، وإنما هي نوع شكر لله - جل وعلا -، وكذلك: فلا بأس إن دعا إليها أحداً من أقربائه، أو ممن يحبون ذلك المريض ونحو ذلك، فهذا من باب الإكرام.

وأما إذا كانت مقاصده أو نياته في هذا الذبح: أن يدفع رجوع هذا المرض مرة أخرى، أو أن يدفع شيئاً مما يخافه: فهذا غير جائز، سداً لذريعة الاعتقادات الباطلة.

**سؤال:** جاء في بعض الكتب نقل معناه: أنَّ الإنسان إذا خاف على ولده أو على نفسه العين، فإنه يضع على جبهته، أو جبهة ولده نقطة سوداء، لصرف العين ودفعها.

الجواب: اعتقادات الناس في دفع العين لا حصر لها، والجامع لذلك: أن كل شيء يفعله الناس مما يعتقدونه سبباً، وليس هو بسبب شرعي ولا قدري: فإنه لا يجوز اتخاذه، وهذا يختلف عما جاء عن عمر أنه رأى غلاماً صغيراً، حسن الصورة، وخاف عليه العين، فقال لأهله: دسموا نونته، ففعلوا؛ فهذا من باب إخفاء الحسن، ومحاولة تدميم الصورة. وليس التدسيم- وهو وضع

نقطة في بعض الوجه- الذي يوضع لأجل أن تدفع تلك النقطة العين، ولكن لأجل أن يظهر بمظهر ليس بحسن، فلا تتعلق النفوس الشريرة به.

فإذا كان وضع هذه النقطة - التي ذكرت - لأجل اعتقاد أنها تدفع العين فهذا من اتخاذ الأسباب الشركية التي لا تجوز، وإن كان لأجل إظهار عدم الحسن في تلك الصورة الجميلة، أو ذلك الجسد المعافى، أو نحو ذلك، فإن هذا لا بأس به . والله أعلم .

**سؤال:** أجاز بعض العلماء التوسل بالنبي الله ودليلهم حديث الأعمى فكيف يرد عليهم؟ وجزاكم الله خيرا.

الجواب: حديث الأعمى رواه الترمذي وغيره، (١) وهو حديث حسن، وهناك رواية أخرى طويلة في معجم الطبراني الصغير لهذا الحديث وفيها زيادة: أن أحد الصحابة – وهو عثمان بن حنيف الشيار الله الله الستعمال ذلك الدعاء بعد وفاته عليه الصلاة والسلام .(٢)

بالنسبة للقدر الأول وهو أن الأعمى توسل بالنبي عليه الصلاة والسلام في حياته، فهذا صحيح وجار على الأصول، حيث إن التوسل بالنبي عليه الصلاة والسلام في حياته توسل بدعائه وهو عليه الصلاة والسلام يملك ذلك، ويستطيعه ويقدر عليه.

أما التوسل بالنبي عليه الصلاة والسلام: أي بدعائه، أو بذاته، أو بنحو ذلك، بعد وفاته، فإنه لا يجوز ؛ لأنه طلب للشيء من

<sup>(</sup>١) رواه أحمد في المسند(١٣٨/٤) والترمذي (٥٦٩/٥) والطبراني في المعجم الكبير(٩/٩١).

<sup>(</sup>٢) رواه الطبراني في الصغير (١٨٤/١).

لا يملكه، والرواية التي في «الطبراني الصغير» ضعيفة، وفيها مجاهيل؛ ولذلك ليست بحجة ولم يرد أن الصحابة استعملوا هذا الدعاء بعد وفاة النبي .

والذي يدل- أيضاً على أن ذلك خاص بالأعمى، وعلى أصل الاستشفاع، وأنه رحمة من الله جل وعلا- للمستشفع، وفضل منه عليه، وإزالة عما به: أن ذلك الأعمى رأى النور وأبصر بعد دعاء النبي عليه الصلاة والسلام له، وتوجُّه ذلك الأعمى إلى الله - جل وعلا- أن يجيب فيه دعاء نبيه عليه الصلاة والسلام.

والصحابة الآخرون الذين كانوا مكفوفين لم يدعوا بهذا الدعاء، فكان في المدينة أناس عدة قد كُفَّت أبصارهم منهم: ابن أم مكتوم، وجماعة، فما دعوا بذلك الدعاء وإنما كان ذلك خاصاً بذلك الأعمى، فالعلماء لهم في ذلك توجيهان:

التوجيه الأول: أن ذلك الدعاء كان خاصاً بذلك الأعمى، بدليل عدم استعمال بقية الصحابة ذلك الدعاء، وعدم إرشاد النبي عليه الصلاة والسلام لهم أن يُزال ما بهم من عمى البصر بذلك الدعاء.

التوجيه الثاني: أن ذلك خاص بحياته عليه الصلاة والسلام ولا يكون بعد وفاته عليه الصلاة والسلام، وهذا الثاني والأول جميعاً ظاهرة صحيحة والصحابة فهموا ذلك ؛ ولهذا ثبت في صحيح البخاري وغيره أن عمر شقال لما أجدبوا وهو يخطب في الاستسقاء: اللهم إنا كنا إذا أجدبنا توسلنا بنبيك، وإنا نتوسل إليك اليوم بعم نبيك، يا عباس قُم فادع الله لنا .(١)

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في الاستسقاء (١٠١٠).

قال العلماء: انتقل عمر من الفاضل- وهو النبي عليه الصلاة والسلام- إلى المفضول وهو العباس عم النبي عليه الصلاة والسلام، لعلة شرعية، وهي أن الدعاء من الحي ممكن، وأما من غير الحي- الحياة الدنيا المعروفة- فإنه غير ممكن، وإلا كان عمر الفاضل إلى المفضول لغير علمة شرعية، وهذا ممتنع في حق الصحابة رضوان الله عليهم، لكمال فقههم.

**سؤال:** بعض أصحاب السيارات الخاصة، كالليموزين، وسيارات النقل الكبيرة، يضعون على أطراف السيارة خرقاً سوداء اعتقاداً منهم بأنها حروز تنعهم الحوادث، فهل يجوز نزعها، أو ماذا نفعل ؟

الجواب: إذا كان الأمر كما وصفه السائل، من أن سبب وضع تلك الشارات أو الخرق، هو اعتقاد أهلها فيها، فيجب نزعها، ومَنْ نزعها فله فضل نزع التمائم من أماكنها، أو تخليص أصحابها منها، لكن هذا متوقف على أن يَعْلَم أنهم وضعوها لهذا الغرض، فإنَّ وضع مثل هذه الشارات لهذا الغرض غير معروف أنه لأجل دفع التمائم، فإذا كان بعض الناس يستعملها لدفع الشر، ويستعملها لأنها تمائم، فهذه يجب نزعها، ومن رآها لا يحلُّ له أن يتعداها حتى ينزعها؛ لأنها اعتقادٌ في غير الله؛ ولأنها نوع من أنواع المنكر وذلك الاعتقاد فيها كبيرة من الكبائر، وشرك أصغر بالله- جل وعلا-.

**سؤال:** كيف نُخَرِّج قول النبي عليه الصلاة والسلام: « لولا أنا لكان عمي في الدرك الأسفل من النار » ؟

الجواب عن هذا يأتي في بابه - إن شاء الله - والقاعدة المنضبطة في ذلك، هو مَنْعُ أن يقول القائل: لولا فلان لكان كذا، لأنه شرك لفظيٌّ، ونوع

تشريك ؛ حيث إنّه نَسَبَ النعمة لغير الله - جل وعلا - ، وهذا له صور كثيرة جداً: منها على سبيل المثال قول القائل: لولا أن فلاناً كان جيداً معي لكان حصل لي كذا وكذا ، أو:لولا أن السيارة كانت قوية لهلكت ، أو لولا كذا لكان كذا ، مما فيه تعليق دفع النقم أو حصول النعم لأحد من المخلوقين . والواجب على العباد أن ينسبوا النعم إلى الله - جل وعلا - ؛ لأنه هو الذي يسدي النعم ، قال - جل وعلا - في سورة النعم : ﴿ وَمَا بِكُم مِّن نِعْمَةٍ فَمِنَ اللهُ أُمَّ إِذَا مَسَّكُمُ ٱلطُّرُ فَإِلَيْهِ تَجْعَرُونَ ﴾ [النحل: ١٥٥] ، وقال - جل وعلا - أيضاً في السورة نفسها: ﴿ يَعْرِفُونَ نِعْمَتَ ٱللهِ ثُمَّ يُنكِرُونَ هَا النعم إسداء أ ، وتفضلا ، وإنعاماً لله - جل وعلا - وأن يتعلق قلبه بالذي جعل تلك النعم تصل إليه .

والناس أو الخلق أو الأسباب: إنما هي فضل من الله - جل وعلا - جعلها أسباباً، وما فلانٌ من الناس إلا سبب أوصل الله إليك النفع عن طريقه، أما النافع في الحقيقة فهو الله - جل وعلا -، فإذا اندفعت عنك نقمة، فالذي دفعها هو الله - جل وعلا - بواسطة سبب ذلك المخلوق، آدميا كان، أو غير آدمي، فيجب نسبة النعم إلى الله - جل وعلا - فلا تنسب نعمة لغيره سبحانه، ومن نسبها لغيره سبحانه فهو داخل في قول الله - جل وعلا -: ﴿ يَعْرِفُونَ وَمَن نسبها لغيره سبحانه فهو داخل في قول الله - جل وعلا -: ﴿ يَعْرِفُونَ وَمَن نسبها لغيره سبحانه فهو داخل في قول الله - جل وعلا -: ﴿ يَعْرِفُونَ

وأما الحديث الذي في الصحيح من أن النبي الله سُئِل: هل نفعت عمك أبا طالب بشيء قال: «هو في ضحضاح من النار، ولولا أنا لكان في الدرك

الأسفل من النار »(١)، فقوله عليه الصلاة والسلام: « لولا أنا » هذا فيه ذِكْرٌ لعمله- عليه الصلاة والسلام- وافترق عن قول القائل: لولا فلان لحصل كذا، من جهتين:

الجهة الأولى: أن ذلك القائل هو الذي حصلت له النعمة، أو اندفعت عنه النقمة، والنبي ها - هنا - يخبر عن صنيعه بعمه، وأن عمّه اندفعت عنه بعض النقمة، فذلك النهي في المتحدث الذي تعلق قلبه بالذي نفعه أو دفع عنه الضر، وأما قول النبي ها « لولا أنا » فهو إخبارٌ عن نَفْعِه لغيره، فليس فيه تعلّق القلب، في اندفاع النقمة، أو حصول النعمة بغير الله - جل وعلا -، هذا وجه، فتِكون العلة التي من أجلها نهي عن قول: لولا كذا، لِمَا فيها من نسبة النعمة إلى غير الله، من جهة تعلق القلب بذلك الذي حَصّ لله النعمة، وهذا غير وارد في قول النبي عليه الصلاة والسلام: «لولا أنا لكان في الدرك الأسفل من النار »؛ لأنه عليه الصلاة والسلام ليس هو الذي حصلت له النعمة، وإنما هو مُخبر عن فعله لعمه.

الوجه الثاني في ذلك: أن النبي عليه الصلاة والسلام قد بَيَّن أن نفعه لعمه من جهة الشفاعة، فهو يشفع لعمه حتى يكون في ضحضاح من نار، فقوله: «لولا أنا لكان في الدرك الأسفل من النار» يعني: لولا شفاعتي. ومعلوم بنصوص الشرع أنه عليه الصلاة والسلام يُكْرَم بالشفاعة، ويُعطَى الشفاعة، فهو سائل ؟ وهو سبب من الأسباب، والمتفضل حقيقةً. هو الله - جل وعلا،

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري(٣٨٨٥) و(٢٥٦٤) ومسلم(٣٦٠).

فكأنه قال عليه الصلاة والسلام- بضميمة علمنا أنه يشفع لعمه- كأنه قال: لولا أن الله شَفّعني فيه: لكان في الدرك الأسفل من النار. فليس فيه بالوجهين جميعاً- تعليق للقلب لغير الله- جل وعلا- في حصول النعم، أو اندفاع النقم، مما يكون في قول القائل: لولا فلان لحصل كذا، أو لولا السيارة لحصل كذا، أو لولا الطيار لحصل كذا، أو لولا البيت كان محصناً لحصل كذا، ونحو ذلك مما فيه تعلق قلب من حصلت له النعمة بالمخلوقين، والله أعلم.

## فهرس الموضوعات

| الصفحة | الموضوع                                                              |    |
|--------|----------------------------------------------------------------------|----|
| Î      | المقدمة                                                              | •  |
| ١      | كتاب التوحيد                                                         | •  |
| ۲.     | باب فضل التوحيد وما يكفر من الذنوب                                   | •  |
| ۳.     | باب من حقق التوحيد دخل الجنة بغير حساب                               | •  |
| 23     | باب الخوف من الشرك                                                   | •  |
| 09     | باب الدعاء إلى شهادة أن لا إله إلا الله                              | •  |
| ٧.     | باب تفسير التوحيد وشهادة أن لا إله إلا الله                          | •  |
| ٨٨     | باب من الشرك لبس الحلقة والخيط ونحوهما لرفع البلاء أو دفعه           | •  |
| 1.0    | باب ما جاء في الرقى والتمائم                                         | •  |
| 171    | باب من تبرك بشجر أو حجر ونحوهما                                      | •  |
| 127    | باب ما جاء في الذبح لغير الله من الوعيد وأنه شرك بالله جل وعلا       | •  |
| 10.    | باب لا يذبح لله بمكان يذبح فيه لغير الله                             | •  |
| 101    | باب منالشرك النذر لغير الله تعالى                                    | •  |
| 170    | باب من الشرك الاستعاذة بغير الله تعالى                               | •  |
| 140    | باب من الشرك أن يستغيث بغير الله أو يدعو غيره                        | •  |
| 191    | باب قوله تعالى: (أيشركون ما لا يخلق شيئاً وهم يخلقون)                | •  |
| Y . 0  | باب قول الله تعالى: (حتى إذا فزع عن قلوبهم)                          | •  |
| 11.    | باب الشفاعة                                                          | •  |
| 777    | باب قول الله تعالى: (إنك لا تهدي من أحببت)                           | •  |
| 78     | باب ما جاء أن سبب كفر بني آدم وتركهم دينهم هوالغلو في الصالحين       | •  |
| 4 5 9  | باب ما جاء من التغليظ فيمن عبد الله عند قبر رجل صالح فكيف إذاعبده؟   | •  |
| 777    | باب ما جاء أن الغلو في قبور الصالحين يصيرها أوثاناً تعبد من دون الله | •  |
|        | باب ما جاء في حماية المصطفى صلى الله عليه وسلم جناب التوحيد،         | •  |
| 478    | سده كل طريق يوصل إلى الشرك                                           | وس |

| <br>        |                                                                                           |
|-------------|-------------------------------------------------------------------------------------------|
| الصفحة      | الموضوع                                                                                   |
| TVA         | <ul> <li>باب ما جاء أن بعض هذه الأمة يعبد الأوثان</li> </ul>                              |
| 790         | • باب ما جاء في السحر                                                                     |
| 4.0         | <ul> <li>باب بيان شيء من أنواع السحر</li> </ul>                                           |
| 710         | • باب ما جاء في الكهان ونحوهم                                                             |
| 277         | • باب ما جاء في النشرة                                                                    |
| 444         | • باب ما جاء في التطير                                                                    |
| 454         | • باب ما جاء في التنجيم                                                                   |
| 40.         | <ul> <li>باب ما جاء في الاستسقاء في الأنواء</li> </ul>                                    |
| TOA         | <ul> <li>باب قول الله تعالى: (ومن الناس من يتخذ من دون الله أنداداً)</li> </ul>           |
| 411         | <ul> <li>باب قول الله تعالى: (إنما ذلكم الشيطان يخوف أولياءه)</li> </ul>                  |
| 474         | <ul> <li>باب قول الله تعالى: (وعلى الله فتوكلوا إن كنتم مؤمنين)</li> </ul>                |
| 471         | <ul> <li>باب قول الله تعالى: (أفأمنوا مكر الله فلا يأمن مكر الله إلاالقوم</li> </ul>      |
|             | الخاسرون)                                                                                 |
| <b>4</b> 77 | • باب من الإيمان بالله الصبر على أقدار الله                                               |
| 441         | • باب ما جاء في الرياء                                                                    |
| ٤٠٣         | • باب من الشرك إرادة الإنسان بعمله الدنيا                                                 |
| 21)         | <ul> <li>باب من أطاع العلماء والأمراء في تحريم ما أحل الله، أو تحليل ما حرمه،</li> </ul>  |
| -           | فقد اتخذهم أرباباً من دون الله                                                            |
| 277         | <ul> <li>باب قول الله تعالى: (ألم تر إلى الذين يزعمون أنهم آمنوا بما أنزل إليك</li> </ul> |
|             | وما أنزل من قبلك)                                                                         |
| 244         | <ul> <li>باب من جحد شیئاً من الأسماء والصفات</li> </ul>                                   |
| 250         | <ul> <li>باب قول الله تعالى: (يعرفون نعمة الله ثم ينكرونها وأكثرهم الكافرون)</li> </ul>   |
| 207         | • باب قول الله تعالى: (فلا تجعلوا لله أنداداً وأنتم تعلمون)                               |
| 809         | <ul> <li>باب ما جاء فيمن لم يقنع بالحلف بالله.</li> </ul>                                 |
| 277         | • باب قول: ما شاء الله وشئت.                                                              |
| £7V         | • باب من سب الدهر فقد آذى الله.                                                           |
|             |                                                                                           |

| الصفحة | الموضوع                                                                        |
|--------|--------------------------------------------------------------------------------|
| . ٤٧١  | <ul> <li>باب التسمي بقاضي القضاة ونحوه.</li> </ul>                             |
| ٤٧٥    | <ul> <li>باب احترام أسماء الله تعالى وتغيير الاسم لأجل ذلك.</li> </ul>         |
| 2 7 9  | <ul> <li>باب من هزل بشيء يه ذكر الله أو القرآن أو الرسول.</li> </ul>           |
| ٤٨٦    | <ul> <li>باب قول الله تعالى: (ولئن أذقناه رحمة منا من بعد ضراء مسته</li> </ul> |
| ٤٩٤    | <ul> <li>باب قول الله تعالى: (فلما أتاهما صالحاً جعلا له شركاء)</li> </ul>     |
| ٥٠٣    | <ul> <li>باب قول الله تعالى: (وللهالأسماء الحسنى فادعوه بها)</li> </ul>        |
| 01.    | <ul> <li>باب لا يقال السلام على الله.</li> </ul>                               |
| 018    | <ul> <li>باب قوله: اللهم اغفر لي إن شئت.</li> </ul>                            |
| 011    | <ul> <li>باب لا يقول عبدي وأمتي.</li> </ul>                                    |
| 077    | • باب لا يرد من سأل بالله.                                                     |
| 770    | • باب لا يسأل بوجه الله إلا الجنة.                                             |
| 079    | • باب ما جاء في اللو.                                                          |
| 045    | • باب النهي عن سب الريح.                                                       |
| ٥٣٨    | <ul> <li>باب قول الله تعالى: (يظنون بالله غير الحق ظن الجاهلية)</li> </ul>     |
| ٥٤٧    | <ul> <li>باب ما جاء في منكري القدر.</li> </ul>                                 |
| 000    | • باب ما جاء في المصورين.                                                      |
| 770    | <ul> <li>باب ما جاء في كثرة الحلف.</li> </ul>                                  |
| ٥٦٧    | <ul> <li>باب ما جاء في ذمة الله وذمة نبيه.</li> </ul>                          |
| ٥٧٢    | <ul> <li>باب ما جاء في الإقسام على الله.</li> </ul>                            |
| ٥٧٧    | <ul> <li>باب لا يستشفع بالله على خلقه.</li> </ul>                              |
| ٥٨٠    | • ياب ما جاء في حماية النبي صلى الله عليه وسلم حمى التوحيد وسه طرق             |
|        | الشرك.                                                                         |
| ٥٨٥    | <ul> <li>باب ما جاء في قوله تعالى: (وما قدروا الله حق قدره)</li> </ul>         |
| 090    | الأسئلة                                                                        |
| 779    | فهرس الموضوعات                                                                 |
|        |                                                                                |